
Sūtra-Coração
A Essência da Venerável Sabedoria Transcendente

Ju
lh

o 
20

25
 | 

v.
1.

1 
 | 

Ve
rs

ão
 b

ra
si

le
ira



ཤེས་རབ་སྙིང་པོ།
༄༅།  །ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་སྙིང་པོ་ནི།
རྒྱ་གར་སྐད་དུ། བྷ་ག་ཝ་ཏི་པྲཛྙཱ་པ་ར་མི་ཏ་ཧྲྀ་ད་ཡ།
བོད་སྐད་དུ། བཅོམ་ལྡན་འདས་མ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་སྙིང་པོ། བམ་པོ་གཅིག་གོ །

འདི་སྐད་བདག་གིས་ཐོས་པ་དུས་གཅིག་ན། །བཅོམ་ལྡན་འདས་རྒྱལ་པོའི་ཁབ་བྱ་རྒོད་ཕུང་པོའི་རི་ལ་དགེ་
སློང་གི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང་། །བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང་ཐབས་ཅིག་ཏུ་བཞུགས་
ཏེ། །དེའི་ཚེ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཟབ་མོ་སྣང་བ་ཞེས་བྱ་བའི་ཆོས་ཀྱི་རྣམ་གྲངས་ཀྱི་ཏིང་ངེ་འཛིན་ལ་སྙོམས་
པར་ཞུགས་སོ།	།ཡང་དེའི་ཚེ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་
དབང་ཕུྱག་ཤེས་རབ་ཀིྱ་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕིྱན་པ་ཟབ་མོའི་སྤྱོད་པ་ཉིད་ལ་རྣམ་པར་བལྟ་ཞིང་ཕུང་པོ་ལྔ་པོ་དེ་དག་ལ་
ཡང་རང་བཞིན་གྱིས་སྟོང་པར་རྣམ་པར་བལྟའོ། །དེ་ནས་སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཐུས། །ཚེ་དང་ལྡན་པ་
ཤཱ་རིའི་བུས་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕུྱག་ལ་འདི་
སྐད་ཅེས་སྨྲས་སོ། །རིགས་ཀྱི་བུའམ་རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོའི་
སྤྱོད་པ་སྤྱད་པར་འདོད་པ་དེས་ཇི་ལྟར་བསླབ་པར་བྱ། །དེ་སྐད་ཅེས་སྨྲས་པ་དང་། །བྱང་ཆུབ་སེམས་
དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕུྱག་གིས་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཤཱ་ར་དྭ་ཏའི་བུ་ལ་
འདི་སྐད་ཅེས་སྨྲས་སོ། །ཤཱ་རིའི་བུ་རིགས་ཀྱི་བུའམ། རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་
ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོའི་སྤྱོད་པ་སྤྱད་པར་འདོད་པ་དེས་འདི་ལྟར་རྣམ་པར་བལྟ་བར་བྱ་སྟེ། །ཕུང་པོ་ལྔ་པོ་དེ་དག་
ཀྱང་རང་བཞིན་གྱིས་སྟོང་པར་རྣམ་པར་ཡང་དག་པར་རྗེས་སུ་བལྟའོ། །གཟུགས་སྟོང་པའོ། །སྟོང་པ་ཉིད་
གཟུགས་སོ། །གཟུགས་ལས་སྟོང་པ་ཉིད་གཞན་མ་ཡིན། སྟོང་པ་ཉིད་ལས་ཀྱང་གཟུགས་གཞན་མ་
ཡིན་ནོ། །དེ་བཞིན་དུ་ཚོར་བ་དང་། འདུ་ཤེས་དང་། འདུ་བྱེད་དང་། རྣམ་པར་ཤེས་པ་རྣམས་
སྟོང་པའོ། །ཤཱ་རིའི་བུ། དེ་ལྟར་ཆོས་ཐམས་ཅད་སྟོང་པ་ཉིད་དེ། མཚན་ཉིད་མེད་པ། མ་སྐྱེས་
པ། མ་འགགས་པ། དྲི་མ་མེད་པ། དྲི་མ་དང་བྲལ་བ། བྲི་བ་མེད་པ། གང་བ་མེད་པའོ། 
།ཤཱ་རིའི་བུ། དེ་ལྟ་བས་ན་སྟོང་པ་ཉིད་ལ་གཟུགས་མེད། ཚོར་བ་མེད། འདུ་ཤེས་མེད། འདུ་
བྱེད་མེད། རྣམ་པར་ཤེས་པ་མེད། མིག་མེད། རྣ་བ་མེད། སྣ་མེད། ལྕེ་མེད། ལུས་
མེད། ཡིད་མེད། གཟུགས་མེད། སྒྲ་མེད། དྲི་མེད། རོ་མེད། རེག་བྱ་མེད། ཆོས་
མེད་དོ། །མིག་གི་ཁམས་མེད་པ་ནས་ཡིད་ཀྱི་ཁམས་མེད། ཡིད་ཀྱི་རྣམ་པར་ཤེས་པའི་ཁམས་ཀྱི་བར་
དུའང་མེད་དོ། །མ་རིག་པ་མེད། མ་རིག་པ་ཟད་པ་མེད་པ་ནས་རྒ་ཤི་མེད།
 

1



A Essência da Sabedoria Transcendente – o Sūtra-Coração

Sherab Nyingpo
A Essência da Sabedoria Transcendente – o Sūtra-Coração1 

Na língua da Índia: Bhagavatī Prajñāpāramitā hṛdaya
Na língua do Tibete: bcom ldan 'das ma shes rab kyi pha rol tu phyin pa'i 
snying po bam po gcig go. 
Em português: “A Essência da Venerável Sabedoria Transcendente.”

Assim ouvi certa vez, quando o Bhagavān residia em Rājagṛha, no Pico do 
Abutre, acompanhado de uma grande saṅgha de monges e de uma grande 

saṅgha de bodhisattvas, nesse momento, o Bhagavān entrou em meditação, no 
samādhi que expressa os dharmas chamado “Percepção do Profundo”.

Também nesse momento, o Nobre Avalokiteśvara, o bodhisattva mahāsattva, 
praticando a profunda Prajñāpāramitā, viu desta forma: viu distintamente que 
mesmo os cinco skandhas são vazios por natureza.

Então, pelo poder do Buda, o venerável Śāriputra assim perguntou ao 
Nobre Avalokiteśvara, o bodhisattva mahāsattva: 

“Como deverá treinar um filho ou filha de nobre família2 que deseje prati-
car a profunda Prajñāpāramitā?”

Em resposta ao venerável Śāriputra, o Nobre Avalokiteśvara, o bodhisattva 
mahāsattva, assim disse: 

“Śāriputra, um filho ou filha de nobre família que deseje praticar a profun-
da Prajñāpāramitā deverá ver deste modo: 

Deve ver, distintamente, que mesmo os cinco skandhas são vazios por na-
tureza. 

Forma é vacuidade, vacuidade é forma. 
A forma não é algo outro que a vacuidade, a vacuidade não é algo outro 

que a forma. 
Do mesmo modo, sensação, percepção, volição e consciência são vacuida-

de. 
Assim, Śāriputra, todos os dharmas são vacuidade. Não existem caracte-

rísticas; não nascem, nem cessam; não são maculados, são livres de máculas3; 
não têm diminuição, nem aumento. 

Então, Śāriputra, na vacuidade não há forma, nem sensação, nem percep-
ção, nem volição, nem consciência; não há olho, nem ouvido, nem nariz, nem 
língua, nem corpo, nem mente; não há forma, nem som, nem cheiro, nem 
sabor, nem tato, nem dharmas; não há desde o dhātu da visão, ao dhātu mental, 
até mesmo ao dhātu da consciência mental. 

Não há desde a ignorância e exaurir da ignorância, até mesmo à velhice e 
morte e exaurir da velhice e morte. 

1



ཤེས་རབ་སྙིང་པོ།

རྒ་ཤིས་ཟད་པའི་བར་དུའང་མེད་དོ། །དེ་བཞིན་དུ་སྡུག་བསྔལ་བ་དང་། ཀུན་འབྱུང་བ་དང་། 
འགོག་པ་དང་། ལམ་མེད། ཡེ་ཤེས་མེད། ཐོབ་པ་མེད། མ་ཐོབ་པའང་མེད་དོ། །ཤཱ་རིའི་
བུ། དེ་ལྟ་བས་ན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་རྣམས་ལ་ཐོབ་པ་མེད་པའི་ཕྱིར། ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་
ཏུ་ཕྱིན་པ་ལ་བརྟེན་ཅིང་གནས་ཏེ་སེམས་ལ་སྒྲིབ་པ་མེད་པས་སྐྲག་པ་མེད་དེ། ཕྱིན་ཅི་ལོག་ལས་ཤིན་
ཏུ་འདས་ནས་མྱ་ངན་ལས་འདས་པར་མཐར་ཕྱིན་ཏོ། །དུས་གསུམ་དུ་རྣམ་པར་བཞུགས་པའི་སངས་
རྒྱས་ཐམས་ཅད་ཀྱང་ཤེས་རབ་ཀིྱ་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕིྱན་པ་ལ་བརྟེན་ནས་བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་
བྱང་ཆུབ་ཏུ་མངོན་པར་རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་སོ། །དེ་ལྟ་བས་ན་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་
སྔགས། རིག་པ་ཆེན་པོའི་སྔགས། བླ་ན་མེད་པའི་སྔགས། མི་མཉམ་པ་དང་མཉམ་པར་
བྱེད་པའི་སྔགས། སྡུག་བསྔལ་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་ཞི་བར་བྱེད་པའི་སྔགས། མི་རྫུན་པས་ན་བདེན་
པར་ཤེས་པར་བྱ་སྟེ། ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་སྔགས་སྨྲས་པ། དདྱཐཱ། ག་ཏེ་ག་ཏེ་
པཱ་ར་ག་ཏེ་པཱ་ར་སཾ་ག་ཏེ་བོ་དྷི་སྭཱ་ཧཱ། ཤཱ་རིའི་བུ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོས་དེ་ལྟར་
ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་ལ་བསླབ་པར་བྱའོ། །དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཏིང་ངེ་འཛིན་དེ་
ལས་བཞེངས་ཏེ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་
ལ་ལེགས་སོ་ཞེས་བྱ་བ་བྱིན་ནས། ལེགས་སོ། །ལེགས་སོ། རིགས་ཀྱི་བུ། དེ་དེ་བཞིན་
ནོ། །དེ་དེ་བཞིན་ཏེ། ཇི་ལྟར་ཁྱོད་ཀྱིས་བསྟན་པ་བཞིན་དུ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་ལ་
སྤྱད་པར་བྱ་སྟེ། དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་རྣམས་ཀྱང་རྗེས་སུ་ཡི་རང་ངོ། །བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་
སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ནས། ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཤཱ་ར་དྭ་ཏིའི་བུ་དང་། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྤྱན་རས་
གཟིགས་དབང་ཕྱུག་དང་། ཐམས་ཅད་དང་ལྡན་པའི་འཁོར་དེ་དག་དང་། ལྷ་དང་། མི་དང་། 
ལྷ་མ་ཡིན་དང་། དྲི་ཟར་བཅས་པའི་འཇིག་རྟེན་ཡི་རངས་ཏེ། བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གསུངས་པ་
ལ་མངོན་པར་བསྟོད་དོ།
།འཕགས་པ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་སྙིང་པོ་རྗོགས་སོ། །མདོ་སྒྲུབ་བྱ་བར་འདོད་ན། མདུན་མཁར་དེ་བཞིན་གཤེགས་
པ་བདུད་འདུལ་གྱི་ཕྱག་རྒྱ་ཅན་གྱི་འཁོར་དུ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དང་། ཤཱ་རིའི་བུ་གཉིས་དྲི་ལན་མཛད་པ་སོགས་ཐེག་པ་ཆེ་ཆུང་གི་དགེ་
འདུན་གྱིས་བསྐོར་བར་མོས་ལ། སྟོང་པ་ཉིད་ཀྱི་དོན་ལ་སེམས་བཞིན་དུ་མདོ་ཟབ་མོ་བདུན་ཡན་ཆད་ཅི་མང་དང་། རིག་སྔགས་ཀྱང་
ཅི་རིགས་པར་བཟླས་ནས། 

2



A Essência da Sabedoria Transcendente – o Sūtra-Coração

Do mesmo modo, não existe sofrimento, origem, cessação e caminho. Não 
há sabedoria primordial, nem realização, nem mesmo não-realização. 

Portanto, Śāriputra, dado que para os bodhisattvas não há realização, tendo 
como suporte a Prajñāpāramitā, eles aí permanecem, sem obscurecimentos 
mentais, são livres do medo; e, transcendendo totalmente o errôneo, passam 
ao nirvāṇa último. 

Também todos os budas que residem nos três tempos, ao tomar como su-
porte a Prajñāpāramitā, tornaram-se verdadeira e completamente despertos, na 
insuperável, autêntica e perfeita iluminação. 
Assim sendo, o mantra da Prajñāpāramitā, o mantra do grande conhecimento, 
o mantra que é insuperável, o mantra que é igual ao inigualável4, o mantra que 
pacifica absolutamente todo o sofrimento, deve ser reconhecido como verda-
deiro pois é livre de engano. O mantra da Prajñāpāramitā é assim dito: 
	

Tadyathā gate gate pāragate pārasaṃgate bodhi svāhā. 

Assim, Śāriputra, um bodhisattva mahāsattva deve treinar-se na profunda 
Prajñāpāramitā.” 

Então, o Bhagavān emergiu do seu samādhi e felicitou como excelente o 
Nobre Avalokiteśvara, o bodhisattva mahāsattva: 

“Excelente! Excelente! Filho de nobre família, assim é, assim é! A pro-
funda Prajñāpāramitā deve ser praticada tal como você ensinou, e todos os 
tathāgatas se regozijarão.”

Quando o Bhagavān pronunciou essas palavras, o venerável Śāriputra e o 
Nobre Avalokiteśvara, o bodhisattva mahāsattva, toda a assembleia e o mundo 
— com os seus deuses, humanos, asuras e gandharvas — se rejubilaram e 
abertamente louvaram as palavras do Bhagavān.

Está assim completa a essência da nobre Prajñāpāramitā.

Se desejarmos praticar e alcançar a realização deste sūtra: No céu à nossa 
frente, imaginamos o Tathāgata com o mūdra que subjuga os māras. Junto dele  
estão Avalokiteśvara e Śāriputra, trocando perguntas e respostas, rodeados pe-
las saṅghas do Grande e do Pequeno Veículo. Contemplando o significado da 
vacuidade, recitamos até sete vezes este sūtra profundo e o mantra tantas vezes 
quanto formos capazes.

2



ཤེས་རབ་སྙིང་པོ།
མཐར་བདུད་བཟློག་བྱ་ན།
སངས་རྒྱས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
ཆོས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
དགེ་འདུན་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། ། 
ཡུམ་ཆེན་མོ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་དུ་ཕྱིན་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
བདག་གི་བདེན་པའི་ཚིག་རྣམས་འགྲུབ་པར་གྱུར་ཅིག 
ཇི་ལྟར་སྔོན་ལྷའི་དབང་པོ་བརྒྱ་བིྱན་གྱིས་ཤེས་རབ་ཀིྱ་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕིྱན་པའི་དོན་ཟབ་མོ་ཡིད་ལ་བསམ་ཤིང་
ཚིག་ཁ་ཏོན་དུ་བྱས་པ་ལ་བརྟེན་ནས། 
བདུད་སྡིག་ཅན་ལ་སོགས་པ་མི་མཐུན་པའི་ཕྱོགས་ཐམས་ཅད་ཕྱིར་ཟློག་པ་དེ་བཞིན་དུ་བདག་གིས་ཀྱང་ཡུམ་
ཆེན་མོ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕིྱན་པའི་དོན་ཟབ་མོ་ཡིད་ལ་བསམས་ཤིང་ཚིག་ཁ་ཏོན་དུ་བྱས་པ་ལ་བརྟེན་
ནས། 
བདུད་སྡིག་ཅན་ལ་སོགས་པའི་མི་མཐུན་པའི་ཕྱོགས་ཐམས་ཅད་ཕྱིར་བཟློག་པར་གྱུར་ཅིག མེད་པར་
གྱུར་ཅིག ཞི་བར་གྱུར་ཅིག རབ་ཏུ་ཞི་བར་གྱུར་ཅིག 
ཅེས་པའི་མཇུག་ཏུ། 

གང་གི་རྟེན་ཅིང་འབྲེལ་བར་འབྱུང་། །
འགག་པ་མེད་པ་སྐྱེ་མེད་པ། །
ཆད་པ་མེད་པ་རྟག་མེད་པ། །
འོང་བ་མེད་པ་འགྲོ་མེད་པ། །
ཐ་དད་དོན་མིན་དོན་གཅིག་མིན། །
སྤྲོས་པ་ཉེར་ཞི་ཞི་སྟོན་པ། །
རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་མི་རྣམས་ཀྱི། །
དམ་པ་དེ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
ཞེས་སོགས་དང་བསྔོ་སྨོན་ཤིས་བརྗོད་བྱའོ།།

3



A Essência da Sabedoria Transcendente – o Sūtra-Coração

Por fim, se pretendermos expulsar os māras, [recitamos]:

Ao Buda, presto homenagem!
Ao Dharma, presto homenagem! 
À Saṅgha, presto homenagem!
À Grande Mãe, Prajñāpāramitā, presto homenagem!
Que a verdade das minhas palavras se realize!
Tal como no passado o rei dos deuses, Indra Satakratu, através da contempla-
ção do significado profundo da Prajñāpāramitā e da sua recitação, expulsou os 
māras malévolos e tudo o que cria adversidade; também eu, do mesmo modo, 
faço a contemplação do significado profundo da Grande Mãe Prajñāpāramitā 
e a sua recitação, e assim: 
Que sejam expulsos os māras malévolos e tudo o que cria adversidade!
Que desapareçam! 
Que sejam pacificados! 
Que sejam completamente pacificados!

E por fim:

Aquilo que surge em interdependência:
Não tem cessação, nem nascimento;
É livre de niilismo e de eternalismo; 
Não vem, nem vai;
Não é múltiplo, nem uno.
Àquele que pacificou as conceitualizações e revelou a paz,
O Buda perfeito, o mais sublime
Entre os humanos, presto homenagem!

Recitamos então dedicatórias, aspirações e versos auspiciosos.  

3



Notas de Tradução:

1. O título do Sūtra-Coração, muitas vezes conhecido como “Sūtra do Coração”, é literalmente A Essência 
da Bhagavatī Prajñāpāramitā (Bhagavatī Prajñāpāramitā hṛdaya; bcom ldan ‘das ma shes rab kyi pha rol tu 
phyin pa’i snying po), pois condensa todos os sūtras que pertencem ao ciclo de ensinamentos da Prajñāpāra-
mitā. Como afirma o comentarista indiano Jñānamitra: “não há nada supremo e profundo na Prajñāpāramitā 
em Cem Mil Estâncias que não esteja contido neste pequeno sūtra; portanto, ele é a essência (hṛdaya, snying 
po)” — ver: Lopez, Donald. The Heart Sūtra Explained: Indian and Tibetan Commentaries. Nova York: State 
University of New York Press, 1988. Assim sendo, o texto é, em si mesmo, a “essência”, o “âmago” ou, mais 
poeticamente, o “coração” destes ensinamentos. Por esse motivo, a formulação Sūtra-Coração mantém o 
termo “coração” já popularizado e transmite uma ideia mais fiel ao seu significado original.

2. Filho / filha de nobre família,  (tib. rigs kyi bu / bu mo): Trata-se de uma expressão formal e respeitosa com 
a qual um(a) mestre se dirige a um(a) aluno(a).

3. Existe uma formulação alternativa desta passagem no texto original: dri ma med pa/ dri ma dang bral ba 
med pa/ , traduzível como: “Não são maculados, nem livres de máculas”. Nesta tradução, seguimos a versão 
recomendada por Khenchen Pema Sherab Rinpoche. Porém, a outra versão também está validada em comen-
tários canônicos.

4. Traduzido de acordo com o comentário de Vimalamitra. De acordo com outras explicações, pode ser tradu-
zido como “o mantra que igualiza o desigual”.



Nota editorial:

Os textos aqui incluídos foram traduzidos a partir do original tibetano, usando como 
referências auxiliares as versões inglesa, francesa e espanhola da Padmakara.
Os parêntesis retos [ ] indicam palavras ou adições incluídas para tornar a tradução mais 
clara ou fluída, mas que não fazem parte integrante do texto original.
Publicação redigida segundo as normas ortográficas vigentes no Brasil.
A transliteração dos termos e mantras em sânscrito foi elaborada de acordo com a con-
venção internacional do Alfabeto Internacional de Transliteração do Sânscrito, IAST (In-
ternational Alphabet of Sanskrit Transliteration - Genebra, 1894). Exceção foi feita no 
que concerne à palavra sânscrita “Buddha”, para a qual se manteve a adaptação corrente: 
“Buda”.

Inclui fonética simplificada do tibetano, elaborada através da adaptação para recitação do 
sistema de transliteração Wylie.

© 2025, Padmakara Brasil
São Paulo & Monchique | Ramo Lusófono do Grupo de Tradução Padmakara
www.padmakara.org.br | www.padmakara.pt

Esta obra está abrangida pela licença Creative Commons CC BY-NC-ND (Atribuição–
Não-Comercial–Sem-Derivações 4.0 Internacional) e pode ser copiada ou impressa, mas 
apenas mediante atribuição dos devidos créditos, sem intuitos comerciais e sem alterações 
ou adaptações. Para detalhes, consulte no respetivo website a licença Creative Commons 
mencionada acima.



Grupo de Tradução Padmakara | ramo lusófono 

Padmakara Brasil

info@padmakara.org.br | www.padmakara.org.br

Padmakara Portugal

info@padmakara.pt | www.padmakara.pt

Padmakara internacional

editions@padmakara.com | www.padmakara.com


	C1 - Sūtra-Coração da Prajñāpāramitā
	Notas de Tradução

