Julho 2025 | v.1.1 | Versdo brasileira

SUTRA-CORACAO

A EssfNcCIA DA VENERAVEL SABEDORIA TRANSCENDENTE




S~ NI - N TV N
N9 N MN ANPHRA '@'@%”\T‘?"%’(ﬂ ﬂ

FTHTY  FTHHGRAGET)
HTY SRR RAGIRGRT] AR

ARSI INENANE| SRR YFRANFA IR RN FHR YRR ARy
FHEFeITRR] BRETNRN IR R &8 T RRIIN Y G Ry
Bl RRENEEFRAN I YRIAN TR END s IRAPHRRAEF WA
AR W«ﬂ:’%&'%@:’@q'Rx&w'ﬁm@x&wﬁm@a\sﬁ'?@mw\rgq'mm‘%ﬂ&'
rﬁ&@ﬂ'ﬁ&'x:@'rd'fm'@@a\'4'51:1'?&’&'gﬁﬁ"?}r\mg&xﬁxnfga:'@:ﬁfgﬁﬁﬂm'
WRIRTAG INFRNTFHARIGE]  RINNANFNIAGN] BRI EER
gﬁ&’gﬂ'@:@q&&wﬁmﬂaﬁ'ama'a%q'?farmz\mgq'w'ﬂ%ﬂ&'ﬁq:@waﬁ'
%ﬁ%“’ﬁﬂiﬁ Repggraiqu gamrararjura g Xarg g wadid
gﬁ'm'gﬁ'mm%n%«%@mgq'AR'@W ﬁ'}ﬁ%&'gz\m'ﬁq IIRFIN&IN
ﬁqa'&&xﬂ'ﬁma'%q'“A’Farm&'mgq'w'ﬂ%ﬂz\rﬁqr:@ﬂ'ﬁﬁ'%'ﬁ:fgﬂﬂ&ﬁﬁagw
G%’ﬂﬁ%Nng\ﬁ MRRgRQND R R gdimRarardazagaXar
@:&:ﬂ(‘%ﬁ@«@rxm&g&'mx'mﬂ:ﬁﬂ'qx'éﬂ'ﬁwgﬂ mﬂa@’m’ﬂ RECEY
TRRA]  peeasiRadynEsads)  RaGiasgRagsasa
WE  REIERTR] AR QIR g
P RRY]  ARRENRANIAFRAFR| KEFIRARA| s@z\r
N NRIEENE] RARFN] RARRANR|  FIRRN] qRIERE|
MRRY  AyanglRafraqamads)  ERedn agdads) ey
AR I S A B G T e T s I G
G| Ty Ry R X5 Aqgds B
RRE|  RIRANARAENRARPRANRR R PRGN LRRAN TR
@Gf&&ﬁ’ﬂ W&’Qﬂf"'&’ﬂ a@ﬂ'm'sﬁ'm's?ﬁﬂ'qwajﬁ'&!ﬁ1



Sherab Nyingpo
A ESSENCIA DA SABEDORIA TRANSCENDENTE — O SUTRA-CORACAO!

Na lingua da India: Bhagavati Prajiiaparamita hrdaya

Na lingua do Tibete: bcom Idan 'das ma shes rab kyi pha rol tu phyin pa'i
snying po bam po gcig go.

Em portugués: “A Esséncia da Veneravel Sabedoria Transcendente.”

ssim ouvi certa vez, quando o Bhagavan residia em Rajagrha, no Pico do

Abutre, acompanhado de uma grande sangha de monges ¢ de uma grande
sangha de bodhisattvas, nesse momento, o Bhagavan entrou em meditagdo, no
samadhi que expressa os dharmas chamado “Percep¢ao do Profundo”.

Também nesse momento, o Nobre Avalokite$vara, o bodhisattvamahasattva,
praticando a profunda Prajfiaparamita, viu desta forma: viu distintamente que
mesmo os cinco skandhas sdo vazios por natureza.

Entdo, pelo poder do Buda, o veneravel Sariputra assim perguntou ao
Nobre Avalokitesvara, o bodhisattva mahasattva:

“Como devera treinar um filho ou filha de nobre familia* que deseje prati-
car a profunda Prajiaparamita?”’

Em resposta ao veneravel Sariputra, o Nobre Avalokitesvara, o bodhisattva
mahasattva, assim disse:

“Sariputra, um filho ou filha de nobre familia que deseje praticar a profun-
da Prajiiaparamita devera ver deste modo:

Deve ver, distintamente, que mesmo os cinco skandhas sdo vazios por na-
tureza.

Forma ¢ vacuidade, vacuidade ¢é forma.

A forma nao ¢ algo outro que a vacuidade, a vacuidade nao ¢ algo outro
que a forma.

Do mesmo modo, sensacao, percep¢ao, volicao e consciéncia sao vacuida-
de.

Assim, Sariputra, todos os dharmas sio vacuidade. Ndo existem caracte-
risticas; ndo nascem, nem cessam; ndo sdo maculados, sdo livres de maculas?;
nao tém diminui¢do, nem aumento.

Entdo, Sariputra, na vacuidade ndo ha forma, nem sensac¢o, nem percep-
¢ao, nem volicdo, nem consciéncia; nao ha olho, nem ouvido, nem nariz, nem
lingua, nem corpo, nem mente; nao ha forma, nem som, nem cheiro, nem
sabor, nem tato, nem dharmas; nao ha desde o dhatu da visao, ao dhatu mental,
até mesmo ao dhatu da consciéncia mental.

Nao ha desde a ignorancia e exaurir da ignorancia, at¢ mesmo a velhice e
morte e exaurir da velhice e morte.



AT RRE]

FANIRRRTRRRAF | ﬁ'q%ﬁ'i%ﬂmgfxmﬁq TR
RAETAR]  ANRR|  SANAR] RAass)  aFAResERy pERR
J  AYRNFIREFTNNNANRFANAEINRARRYR) g PaXay
FRANGNRFANRANIRKLRYFH] AN FH IR TGN AR N
FNIRN TR PRAN R YL XA BT T A REE GG TR N WA I EQAE
SRETRARFIREqUARNRNGNN|  RymNFaNIaPXap Ry
gan RquagRRENN gERRRRREAN|] RSBRARREGANK
SRR %ﬂﬂﬁ"#’ﬂ&ﬂ%ﬁ"\ﬂ'@'aﬂx'éﬁﬁa'ﬁﬂﬂI NEFINFRRE
RGN ARG | ﬁz\rx:@'td'fm'@'@a\'@gﬂﬂgﬂn1 =g R
grxq@gx&m@ﬁ%tgm RRYIRET VKN ANR VKN AR BT RN AR
ArexaPrXapRsraadiaagrangl] RN EFRANHRRAESY
NN':@RN'5'@:@qﬁ&fk\xﬁm&&wﬁaﬂ%ﬁ'?iﬁzmk\x'r\rga\'xﬂ'ﬂ%ﬂk\xﬁq:@ﬂ'
cdqeingad AR R by 3ok
O
gﬁ'lﬁ'@'&% ARSIV FINIRENYNTRE] SRR PFRANDNY
FRINIIRYANEN]  FRREFRFHRIAR] @:@qix&xz\x'ﬁmgqx\r
TRINSRRGIRR]  RESYRREASRARRIIRN] gRS] A5
YARFAR]  RIRTINRRRR(FFRRRNG] TR YFRANP YR
ASREIRRR |

RGP RE AR R AER] 1&“{@:1’@'4&'@%‘51 XAFHEXATEF TG
eSS dRg R Ry d gl
Rg nfEandin) PR PRFANKN ARG AR INHRAFUFBAIHRAR| RPN

R RGN



A Esséncia da Sabedoria Transcendente — o Sitra-Coracdo

Do mesmo modo, nao existe sofrimento, origem, cessagao ¢ caminho. Nao
ha sabedoria primordial, nem realiza¢ao, nem mesmo nao-realizagao.

Portanto, Sariputra, dado que para os bodhisattvas nio ha realizacio, tendo
como suporte a Prajiidparamita, eles ai permanecem, sem obscurecimentos
mentais, sao livres do medo; e, transcendendo totalmente o erréneo, passam
ao nirvana ultimo.

Também todos os budas que residem nos trés tempos, ao tomar como su-

porte a Prajiaparamita, tornaram-se verdadeira e completamente despertos, na
insuperavel, auténtica e perfeita iluminagao.
Assim sendo, o mantra da Prajfiaparamita, o mantra do grande conhecimento,
0 mantra que ¢ insuperavel, o mantra que € igual ao inigualavel*, o mantra que
pacifica absolutamente todo o sofrimento, deve ser reconhecido como verda-
deiro pois ¢ livre de engano. O mantra da Prajiaparamita ¢ assim dito:

Tadyathd gate gate paragate parasamgate bodhi svaha.

Assim, Sariputra, um bodhisattva mahasattva deve treinar-se na profunda
Prajfiaparamita.”

Entdo, o Bhagavan emergiu do seu samadhi e felicitou como excelente o
Nobre Avalokite$vara, o bodhisattva mahasattva:

“Excelente! Excelente! Filho de nobre familia, assim €, assim ¢! A pro-
funda Prajfiaparamita deve ser praticada tal como vocé€ ensinou, e todos os
tathagatas se regozijardo.”

Quando o Bhagavan pronunciou essas palavras, o veneravel Sariputra e o
Nobre Avalokitesvara, o bodhisattva mahasattva, toda a assembleia e o mundo
— com os seus deuses, humanos, asuras e gandharvas — se rejubilaram e
abertamente louvaram as palavras do Bhagavan.

Estd assim completa a esséncia da nobre Prajiiaparamita.

Se desejarmos praticar e alcancar a realizagdo deste siitra: No céu a nossa
frente, imaginamos o Tathdagata com o miidra que subjuga os maras. Junto dele
estdo Avalokitesvara e Sariputra, trocando perguntas e respostas, rodeados pe-
las sanghas do Grande e do Pequeno Veiculo. Contemplando o significado da
vacuidade, recitamos até sete vezes este siitra profundo e o mantra tantas vezes
quanto formos capazes.



A

n

- Y
JNRIYR

1
NERIRF I

NRNFNAYARENE] |
ENALARINA] |
TRRFgRax] |

WaragargrRaPaXan Iy wraREad |
qzw'A?]'q?ﬁﬂ?i’%ﬂg&k\tagqnxgx%q

R ¥R RN Rg R Pz PrXarg 5 R Ny aa Qs arasefx
S ARSASEE LN
q@‘i&ﬂ'ﬁ“"@“’”i"&ﬁﬁ""&’@i‘l‘\"ﬂ&m'ﬁ‘@xﬁ"%“aﬁi’*“"\ﬂﬁ“"@"\"&&"
a\se\'iﬁﬁwm'@m"ffu'@'@awaﬁ“’q'aQ'&‘Qamnﬂa«\xﬁ:%ﬂ'ﬁ5”3\5@«#@1@5\'
N

Q@ﬁ@ﬂ'&\m{mz\m&'&'&gﬁ'ﬂ&'@N’ﬁ&«%ﬁ@&'ﬂg”ﬂﬂ&@&%ﬂ RREX
TR FERGRH]  xAGRARGRI

SNARAET |

ﬂ:ﬁ%ﬁ%&'@émnx’@ﬂ 1
aﬂﬂn’&fﬁng&ﬁm 1
asr\'&ra\fﬁ'f\rgﬂ'&\xﬁm W
ARRRANRYRFA] |
TRRA ARG |
EQRRNANGNSFINY] |

SRR



A Esséncia da Sabedoria Transcendente — o Sitra-Coracdo

Por fim, se pretendermos expulsar os maras, [recitamos]:

Ao Buda, presto homenagem!

Ao Dharma, presto homenagem!

A Sangha, presto homenagem!

A Grande Mie, Prajiiaparamita, presto homenagem!

Que a verdade das minhas palavras se realize!

Tal como no passado o rei dos deuses, Indra Satakratu, através da contempla-
cdo do significado profundo da Prajfiaparamita e da sua recitacao, expulsou os
maras malévolos e tudo o que cria adversidade; também eu, do mesmo modo,
faco a contemplagdo do significado profundo da Grande Mae Prajhiaparamita
€ a sua recitagdo, e assim:

Que sejam expulsos os maras malévolos e tudo o que cria adversidade!

Que desaparecam!

Que sejam pacificados!

Que sejam completamente pacificados!
E por fim:

Aquilo que surge em interdependéncia:

Nao tem cessacao, nem nascimento;

E livre de niilismo e de eternalismo;

Nao vem, nem vai;

Nao ¢ multiplo, nem uno.

Aquele que pacificou as conceitualizagdes e revelou a paz,
O Buda perfeito, o mais sublime

Entre os humanos, presto homenagem!

Recitamos entdo dedicatorias, aspiragoes e versos auspiciosos.



NoTtAaS DE TRADUCAO:

1. O titulo do Sutra-Coracdo, muitas vezes conhecido como “Siitra do Coragdo”, é literalmente A Esséncia
da Bhagavati Prajiiaparamita (Bhagavati Prajiiaparamita hrdaya; bcom ldan ‘das ma shes rab kyi pha rol tu
phyin pa’i snying po), pois condensa todos os siitras que pertencem ao ciclo de ensinamentos da Prajfiapara-
mita. Como afirma o comentarista indiano Jianamitra: “ndo ha nada supremo e profundo na Prajiiaparamita
em Cem Mil Estancias que nao esteja contido neste pequeno siitra; portanto, ele é a esséncia (hrdaya, snying
po)” — ver: Lopez, Donald. The Heart Siitra Explained: Indian and Tibetan Commentaries. Nova York: State
University of New York Press, 1988. Assim sendo, o texto €, em si mesmo, a “esséncia”, o “amago” ou, mais
poeticamente, o “coracdo” destes ensinamentos. Por esse motivo, a formulagdo Sitra-Coragdo mantém o

termo “coragdo” ja popularizado e transmite uma ideia mais fiel ao seu significado original.

2. Filho / filha de nobre familia, (tib. rigs kyi bu / bu mo): Trata-se de uma expressao formal e respeitosa com

a qual um(a) mestre se dirige a um(a) aluno(a).

3. Existe uma formulagdo alternativa desta passagem no texto original: dri ma med pa/ dri ma dang bral ba
med pa/ , traduzivel como: “Nao sdo maculados, nem livres de maculas”. Nesta traducao, seguimos a versao
recomendada por Khenchen Pema Sherab Rinpoche. Porém, a outra versdo também estd validada em comen-

tarios canodnicos.

4. Traduzido de acordo com o comentario de Vimalamitra. De acordo com outras explicagdes, pode ser tradu-

zido como “o0 mantra que igualiza o desigual”.



NOTA EDITORIAL:

Os textos aqui incluidos foram traduzidos a partir do original tibetano, usando como
referéncias auxiliares as versoes inglesa, francesa e espanhola da Padmakara.

Os paréntesis retos [ ] indicam palavras ou adi¢oes incluidas para tornar a tradu¢ao mais
clara ou fluida, mas que ndo fazem parte integrante do texto original.

Publicacao redigida segundo as normas ortograficas vigentes no Brasil.

A transliteragdo dos termos e mantras em sanscrito foi elaborada de acordo com a con-
vengdo internacional do Alfabeto Internacional de Transliteragdo do Sanscrito, IAST (In-
ternational Alphabet of Sanskrit Transliteration - Genebra, 1894). Excecao foi feita no
que concerne a palavra sanscrita “Buddha”, para a qual se manteve a adaptagao corrente:
“Buda”.

Inclui fonética simplificada do tibetano, elaborada através da adaptagdo para recitagao do
sistema de transliteracdo Wylie.

© 2025, Padmakara Brasil
Sao Paulo & Monchique | Ramo Lus6fono do Grupo de Tradugdao Padmakara

www.padmakara.org.br | www.padmakara.pt

©0co

Esta obra est4 abrangida pela licenga Creative Commons CC BY-NC-ND (Atribuicdo—
Nao-Comercial-Sem-Derivagoes 4.0 Internacional) e pode ser copiada ou impressa, mas
apenas mediante atribui¢ao dos devidos créditos, sem intuitos comerciais e sem alteragoes
ou adaptacgoes. Para detalhes, consulte no respetivo website a licenga Creative Commons
mencionada acima.



GRUPO DE TRADUCAO PADMAKARA | RAMO LUSOFONO

PADMAKARA BRASIL
info@padmakara.org.br | www.padmakara.org.br

PADMAKARA PORTUGAL
info@padmakara.pt | www.padmakara.pt

PADMAKARA INTERNACIONAL
editions@padmakara.com | www.padmakara.com



	C1 - Sūtra-Coração da Prajñāpāramitā
	Notas de Tradução

