
༄༅།	།སྲོག་བསླུ་བྱ་ཚུལ་ཚེ་དཔལ་རྒྱས་བྱེད་
ཅེས་བྱ་བ་བཞུགས་སོ།།

Aumentar a Longevidade 
e o Esplendor

Um Método para Salvar Vidas

Jamyang Khyentse Wangpo

PADMAKARA



Esta obra está abrangida pela licença Creative Commons CC BY-NC-ND 
(Atribuição – Não-Comercial – Sem Derivações, 4.0 Internacional) e pode ser 
copiada ou impressa, mas apenas mediante atribuição dos devidos créditos, 
sem intuitos comerciais e sem alterações ou adaptações. Para detalhes, con-
sulte no respetivo website a licença Creative Commons mencionada acima.

Traduzido a partir do original tibetano para o português pelo

Grupo de Tradução Padmakara

Ramo Lusófono



༄༅།	།སྲོག་བསླུ་བྱ་ཚུལ་ཚེ་དཔལ་རྒྱས་བྱེད་
ཅེས་བྱ་བ་བཞུགས་སོ།།

Aumentar a Longevidade 
e o Esplendor

Um Método para Salvar Vidas

Jamyang Khyentse Wangpo
ve

rs
ão

 b
ra

si
le

ira



Aumentar a Longevidade e o Esplendor1

Um Método para Salvar Vidas

Lama tang chomdende gönpo tsepag tu mepa la chat-
sal lo

Ao mestre e ao vitorioso, virtuoso e transcendente2, pro-
tetor Amitāyus, Vida-Infinita, prestamos homenagem!

Vāgīśvarakīrti3, o grande mestre realizado, disse:

Ao salvarmos as vidas daqueles que estão para ser mortos:
Pássaros, peixes, veados, ladrões, cobras, entre outros,
A nossa vida presente será prolongada,
Ainda que fosse para ser curta.

Tal como dito nesta estrofe, todos os sūtras, tantras e 
śāstras ensinam que, de entre todas as práticas de longe-
vidade, salvar as vidas de seres destinados a ser mortos 
é a prática suprema. E isso é também evidente através da 
razão. Assim sendo, uma vez que salvar vidas traz benefí-
cios incontáveis, todos aqueles que sejam sensatos devem 
se empenhar cada vez mais nesta prática. Então, movidos 
pela nobre atitude da bodhicitta, começamos por salvar 
os animais que já estejam em nossa posse, abstendo-nos 
de matá-los ou vendê-los, e cuidamos com bondade dos 
animais à nossa volta. Simplesmente ao fazê-lo, dedican-
do estas raízes de virtude e formulando aspirações em 
benefício dos animais salvos, teremos atingido o objetivo 
desta prática, sendo por isso aceitável que não realize-
mos qualquer outra cerimônia específica.

1



Se preferirmos fazer uma prática mais extensa, realiza-
da conforme o lugar, a ocasião e nível de elaboração 
adequado, é possível seguir algumas instruções essen-
ciais das Antigas Traduções4, como considerar o animal 
enquanto suporte de uma divindade protetora e assim 
por diante. Se quisermos recitar mais extensamente ora-
ções de auspiciosidade, dedicação e aspirações, é ideal 
que essa prática coincida com uma data especial, como: 
qualquer dia do Mês dos Milagres e, nos outros meses, 
o oitavo dia lunar, os dias de lua cheia e de lua nova. Se 
a nossa intenção principal para esta prática for prolon-
gar o tempo de vida de alguém, devemos então fazê-la 
ao nascer do sol, no dia de semana correspondente ao 
dia da força vital5 da pessoa, e durante uma combinação 
astrológica favorável6.

Qualquer que seja o caso, colocamos diante de nós os 
seres cuja vida está para ser salva e repetimos três vezes:

Sangye chötang tsok kyi choknam la
No Buda, no Dharma e na Saṅgha sublime

Changchub partu dani kyabsu chi
Tomamos refúgio até a iluminação.

Daki jinsok gyipe tsoknam kyi
Pelo mérito e sabedoria acumulados através da prática 
de generosidade e demais pāramitās,

Drola phenchir sangye drubpar sho
Possamos alcançar a budeidade para o bem de todos 
os seres.

2



3

Depois meditamos sobre os quatro incomensuráveis:

Semchen thamche dewa tang dewe gyutang denpar 
kyur chik

Que todos os seres possuam felicidade e as causas da 
felicidade,

Du-ngal tang du-ngal kyi gyutang tralwar kyur chik
Que estejam livres do sofrimento e das causas do ​ 
sofrimento,

Du-ngal mepe dewa tampa tang mindralwar kyur chik
Que não se separem da verdadeira felicidade que é 
livre de sofrimento

Nyering chakdang nyitang tralwe tangnyom chenpo la 
nepar kyur chik

E que permaneçam na grande equanimidade que é 
livre de apego aos próximos e aversão aos outros!

Se quisermos, podemos entoar os epítetos dos budas e os 
seus respectivos mantra-dhāraṇīs. Repeti-los muitas ve-
zes trará grande benefício, como, por exemplo, plantar 
a semente da libertação na mente dos animais cuja vida 
está sendo salva. Se não for possível fazê-lo, recitamos:

Chomdende tezhin shekpa drachompa yang takpar 
dzokpe sangye gönpo ö paktu mepa la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata7, des-
truidor dos inimigos8, buda autêntico e perfeito, pro-
tetor Amitābha, Luz-Infinita, prestamos homenagem!



4

Chomdende tezhin shekpa drachompa yang takpar 
dzokpe sangye gönpo mitrukpa la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, des-
truidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, protetor 
Akṣobhya, o Inabalável, prestamos homenagem!

Chomdende tezhin shekpa drachompa yang takpar 
dzokpe sangye rinchen tsuktor chen la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, des-
truidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, Ratna-
śikhin, Crista-de-Joia, prestamos homenagem!

A homenagem aos sete sugatas9:

Chomdende tezhin shekpa drachompa yang takpar 
dzokpe sangye tsen lekpar yongdrak palkyi gyalpo la 
chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, 
destruidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, 
Rei-do-Esplendor-Completamente-Aclamado-pelas-
-Marcas-Excelentes, prestamos homenagem!

Chomdende tezhin shekpa drachompa yang takpar 
dzokpe sangye rinpoche tang dawa tang peme rabtu 
gyenpa kepa ziji drayang kyi gyalpo la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, des-
truidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, Rei-
-da-Erudição-de-Brilho-Majestoso-e-Voz-Melodio-
sa-Superiormente-Adornado-de-Joia-Lua-e-Lótus, 
prestamos homenagem!



Chomdende tezhin shekpa drachompa yang takpar 
dzokpe sangye ser zang trime rinchen nangwa tulzhuk 
trubpa la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, 
destruidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, 
Excelente-Ouro-Imaculado-e-Joia-de-Luz-Mestre-da-
-Conduta-Corajosa, prestamos homenagem!

Chomdende tezhin shekpa drachompa yangtakpar 
dzokpe sangye nya ngen me chokpal la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, 
destruidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, 
Sublime-Esplendor-Livre-de-Sofrimento, prestamos 
homenagem!

Chomdende tezhin shekpa drachompa yangtakpar 
dzokpe sangye chödrak gyamtsö yang la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, des-
truidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, Ocea-
no-Melodioso-da-Transmissão-do-Dharma, prestamos 
homenagem!

Chomdende tezhin shekpa drachompa yangtakpar 
dzokpe sangye chö gyamtso chok kilö nampar rolpe 
ngönpar kyenpa la chaktsal lo10

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, des-
truidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, Inte-
ligência-Suprema-do-Oceano-do-Dharma-que-Mani-
festa-o-Verdadeiro-Saber, prestamos homenagem!

5



Chomdende tezhin shekpa drachompa yangtakpar 
dzokpe sangye menkyi la paidurye ökyi gyalpo la 
chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, des-
truidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, Mestre 
da Medicina11, Rei-da-Luz-Lápis-Lazúli, prestamos 
homenagem!

E a homenagem ao Buda Śākyamunī:

Chomdende tezhin shekpa drachompa yangtakpar 
dzokpe sangye shakya tubpa la chaktsal lo

Ao vitorioso, virtuoso e transcendente, tathāgata, 
destruidor dos inimigos, buda autêntico e perfeito, 
Śākyamuni, Sábio-dos-Śākyas, prestamos homenagem!

A seguir, recitamos em voz alta. 

Mantra das Seis Sílabas:

Oṃ maṇi padme hūṃ hrīḥ

Dhāraṇī do Buda Akṣobhya:

Namo ratna trayaya Namo bhagavate akshobhyaya
Namo ratna-trayāya  Namo bhagavate akṣobhyāya 

tathagataya arhate samyak sambuddhaya Tadyatha
tathāgatāya arhate samyak saṃbuddhāya Tadyathā

6



Om kamkani kamkani rochani rochani trotani
  Oṃ kaṃkaṇi kaṃkaṇi rocani rocani troṭani

trotani trasani trasani, pratihana pratihana, 
troṭani trāsani trāsani pratihana pratihana

sarva karma parampara nime sarva satva nancha svaha
sarva karma paramparāṇi me sarva sattvānāñca svāhā

Dhāraṇī de Avalokiteśvara de Onze Faces:

Namo ratna trayaya  Nama arya jñana sagara
Namo ratna-trayāya  Namaḥ ārya-jñāna-sāgara-

vairochana vyuha rajaya tathagataya arhate 
vairocana-vyūha-rājāya tathāgatāya arhate

samyak saṃbudaya  Nama sarva tathagate bhya 
samyak saṃbuddhāya  Namaḥ sarva-tathāgatebhyaḥ 

arhate bhya samyak sambuddhe bhya  Nama arya
arhadbhyaḥ samyak-sambuddhe-bhyaḥ  Namaḥ ārya-

avalokiteshvaraya bodhisattvaya maha sattvaya
avalokiteśvarāya bodhisattvāya mahāsattvāya

maha karunikaya  Tadyatha  Om dhara  dhara  
mahākāruṇikāya  Tadyathā  Oṃ dhara dhara  

Dhiri dhiri Dhuru dhuru Ite vite  Chale chale  
 Dhiri dhiri  Dhuru dhuru  Iṭṭe viṭṭe  Cale cale  

Prachale prachale Kusume kusuma vare ili mili 
Pracale pracale  Kusume kusuma vare ili mili

chiti jvala mapanaye svaha
citi jvalam apanaye svāhā

7



Depois, segurando flores em nossas mãos, recitamos e 
visualizamos desta forma:

Dünkyi namkar lama tang nyisu mepe chomden 
de gönpo tsepak tu mepa lachok chü sangye tang 
changchub sempa lhatang trangsong dentsik trubpa 
sok kyapne könchok gyamtsö tsok kyi korwa ngön-
sum tu

No céu diante de nós, está o nosso mestre, insepará-
vel do vitorioso, virtuoso e transcendente, protetor 
Amitāyus, rodeado por uma assembleia vasta como um 
oceano, constituída pelas [Três] Joias, objetos de refú-
gio, nomeadamente: os budas das dez direções e seus 
bodhisattvas, as deidades, os sábios que realizaram as 
palavras da verdade, e assim por diante.

Zhukpe zhalne shipa jöpe yangnyen drokshing metok 
kichar chenpo pabpe datang jinpe dapö tsorche se-
mchen tamche kyi tsesö paljor yeshe yönten tamche 
kongne kongtu pelzhing gyepa tang

Eles estão vividamente presentes e suas vozes melo-
diosas proferem votos auspiciosos, derramando uma 
imensa chuva de flores sobre nós e os benfeitores desta 
prática, e também sobre todos os seres sencientes, 
aumentando mais e mais a longevidade, o mérito, o 
esplendor, a prosperidade, a sabedoria e todas as qua-
lidades.

8



Tüdrö kyene su kyurpa nam kyang nekap tü mayinpar 
chiwe jikpa letar zhing könchok sumkyi kyap oktu de-
war tsowa tang tartuk tarwe sapön gyüla minne nyurtu 
changchub tobpe kalwachen tu kyur

Todos esses que renasceram como animais ficam assim 
livres do perigo de uma morte prematura e viverão fe-
lizes sob a proteção das Três Joias e, logo que a se-
mente de libertação germinar em suas mentes, serão 
agraciados com a boa fortuna de rapidamente alcançar 
o despertar.

Imaginando assim, continuamos:

Gyaltsen tsemo wangki gyalpo tar
Tal como um poderoso rei, [joia] no pináculo do 
estandarte da vitória,

Lhakpar lhayi tsukki gyen kyurpe
Supremo adorno da uṣṇīṣa das deidades,

Drubpapo la ngötrub chok tsolwa
Conferes a suprema realização aos praticantes.

Palden lama tampe tashi sho
Ó glorioso e eminente mestre, que os teus auspícios 
estejam presentes!

9



Tönpa lame sangye rinpoche
Mestre insuperável, precioso Buda;

Kyopa lame tamchö rinpoche
Proteção insuperável, sublime e precioso Dharma; 

Drenpa lame gendün rinpoche
Guias insuperáveis, preciosa Saṅgha;

Kyabne könchok sumkyi trashi sho
Que os auspícios das Três Joias, objetos de refúgio, 
estejam presentes!

Jikten drenpe tsowo tsepakme
Amitāyus, primeiro entre os guias deste mundo,

Tümin chiwa malü jompe pal
Glorioso que derrotas todas [as circunstâncias] que 
levam a uma morte prematura,

Gönme dukngal kyurpa namkyi kyap
Para os que sofrem, desprotegidos, és refúgio.

Gönpo tsepakme kyi tashi sho 
Possam os auspícios do protetor Vida-Infinita estar 
presentes!

10



Após entoarmos quaisquer outros versos auspiciosos 
que saibamos, recitamos12:

Jinpe topkyi sangye yangtak pak
Pela força da sua generosidade, um buda é realmente 
nobre,

Miyi senge jinpe top tokte
É um leão entre os homens e, tendo compreendido a 
força da generosidade,

Nyingje chenkyi trongkyer jukpa na
Ao entrar na cidade da sua compaixão,

Jinpa tarchin tseyang pelwar sho
Possa a generosidade ser levada à perfeição e a longe-
vidade aumentar!

Tsultrim topkyi sangye yangtak pak
Pela força da sua disciplina, um buda é realmente 
nobre,

Miyi sengke tsultrim toptok te
É um leão entre os homens e, tendo compreendido a 
força da disciplina,

Nyingje chenkyi trongkyer jukpa na
Ao entrar na cidade da sua compaixão,

Tsultrim tarchin tseyang pelwar sho
Possa a disciplina ser levada à perfeição e a longevi-
dade aumentar!

11



Zöpe topkyi sangye yangtak pak
Pela força da sua paciência, um buda é realmente 
nobre,

Miyi sengke zöpe toptok te
É um leão entre os homens e, tendo compreendido a 
força da paciência,

Nyingje chenkyi trongkyer jukpa na
Ao entrar na cidade da sua compaixão,

Zöpa tarchin tseyang pelwar sho
Possa a paciência ser levada à perfeição e a longevi-
dade aumentar!

Tsöndrü topkyi sangye yangtak pak
Pela força da sua diligência, um buda é realmente 
nobre,

Miyi sengke tsöndrü toptok te
É um leão entre os homens e, tendo compreendido a 
força da diligência,

Nyingje chenkyi trongkyer jukpa na
Ao entrar na cidade da sua compaixão,

Tsöndrü tarchin tseyang pelwar sho
Possa a diligência ser levada à perfeição e a longevi-
dade aumentar!

12



Samten topkyi sangye yangtak pak
Pela força da sua concentração, um buda é realmente 
nobre,

Miyi sengke samten toptok te
É um leão entre os homens e, tendo compreendido a 
força da concentração,

Nyingje chenkyi trongkyer jukpa na
Ao entrar na cidade da sua compaixão,

Samten tarchin tseyang pelwar sho
Possa a concentração ser levada à perfeição e a longe-
vidade aumentar!

Sherab topkyi sangye yangtak pak
Pela força da sua sabedoria, um buda é realmente 
nobre,

Miyi sengke sherab toptok te
É um leão entre os homens e, tendo compreendido a 
força da sabedoria,

Nyingje chenkyi trongkyer jukpa na
Ao entrar na cidade da sua compaixão,

Sherab tarchin tseyang pelwar sho
Possa a sabedoria ser levada à perfeição e a longevi-
dade aumentar!

13



Enquanto lançamos flores, repetimos tantas vezes quanto 
possível:

Om namo bhagavate, aparimita ayurjñana suvinish- 
Oṁ namo bhagavate aparimita–āyurjñāna–suviniś

chita tejo rajaya, tathagataya, arhate samyak sam
cita–tejo rājāya tathāgatāya arhate samyak–saṃ–

budaya, tadyatha, om punye punye mahapunye, 
buddhāya  tadyathā  oṁ puṇye puṇye mahā–puṇye 

aparimita-punye aparimita punye jñana sambharo 
aparimita-puṇye aparimita–puṇya–jñāna–saṃbhāro–

pachite, om sarva-samskara-parishuddha-dharmate 
pacite Oṁ sarva-saṃskāra–pariśuddha–dharmate 

gagana-samudgate svabhava-vishuddhe maha-naya
gagana–samudgate svabhāva–viśuddhe mahānaya-

parivare svaha
parivāre svāhā

14



A seguir, refletindo sobre o significado e com uma inten-
ção firme, recitamos:

Tetar gyipe gewe tsawe tsöntü sumtu sakpe gewe 
tsawe sangye kyi tenpa tar zhing jikten tu gelek gya-
chenpo jungwa tang

Assim, graças às raízes de virtude desta prática, bem 
como a todas as raízes de virtude que acumulamos ao 
longo dos três tempos, que os ensinamentos do Buda 
prosperem e surja no mundo um imenso bem e virtude!

Tendzin kyi kyepu tampa nam zhappe tenching trinle 
gyepa tang

Que todos os sublimes detentores do Dharma tenham 
uma vida longa e firme, e as suas atividades floresçam!

Rangtang jindak kitsor chepe semchen tamche tsesö 
paljor yeshe pelwa tang

Que nós e os benfeitores, juntamente com todos os 
seres sencientes, tenhamos maior longevidade, mérito, 
esplendor e prosperidade!

Tüdro namkyang korwa tang ngensong ki jikpa le trol-
ne changchub rinpoche nyurtu tobpar sho

Que também todos estes animais fiquem livres dos 
perigos dos reinos inferiores e da existência cíclica, e 
rapidamente alcancem o precioso despertar!

15



Fazemos então as orações de dedicação e de aspiração 
que se seguem, e outras que conheçamos:

Gewa diyi kyewo kün 
Que por esta ação positiva possam todos os seres

Sönam yeshe tsokdzok shing 
Completar as acumulações de mérito e de sabedoria,

Sönam yeshe le chungwe 
E atingir os dois kāyas sublimes,

Tampa kunyi tobpar sho
Que são fruto do mérito e da sabedoria.

Sönam diyi thamche zikpa nyi
Por este mérito, possamos nós alcançar a onisciência,

Thobne nyepe dranam phamche shing
Vencer os inimigos que são as ações negativas

Kyega nachi balong trukpa yi
E libertar todos os seres do oceano da existência,

Sipe tsole drowa drolwar sho
Fustigado pelas vagas do nascimento, velhice, doença 
e morte.

16



Kangtu kyepe tserap tamche tu
Que em todas as nossas vidas, e onde quer que 
renasçamos,

Könchok sumtang namyang mindral zhing
Nunca nos separemos das Três Joias;

Könchok sumpor gyüntu chöpa tang
E, ao venerá-las continuamente,

Könchok sumkyi chinlap jukpar sho
Possamos receber as suas bênçãos.

Changchub semchok rinpoche 
Possa a bodhicitta, sublime e preciosa,

Makye panam kyegyur chik
Nascer onde ainda não nasceu,

Kyepa nyampa mepa tang
E onde tiver nascido, que jamais decline

Kongne kongtu phelwar sho    
E floresça sempre mais e mais!

17



Phende jungwe nyenchik pu
Possam os ensinamentos, única fonte de bem e 
felicidade,

Tenpa yünring nepa tang
Perdurar eternamente,

Tenpa dzinpe kyebu nam
E o estandarte da vitória da vida

Kutse gyaltsen tengyur chik
Dos detentores dos ensinamentos permanecer firme!

Jikten dezhing lolek tang
Possa o mundo ter paz e tempos de prosperidade,

Drunam pelzhing chuk pelwa
Possam as colheitas e o gado ser abundantes,

Delek tamche jungwe ne
Possa a fonte de todo o bem e felicidade sempre 
existir, 

Yila döpa kündrub sho
E possam todos os nossos desejos ser realizados!

18



Zhenyang kyewa dinyi du
E, ainda nesta mesma vida,

Mitün chokkün zhiwa tang
Que todas as condições desfavoráveis se desvaneçam;

Tsering neme pünsum tsok
Tenhamos uma vida longa, saúde e prosperidade,

Tentu dewa tobpar sho
E alcancemos a felicidade duradoura.

Sönam topchen diyi tü
Pelo poder da imensa força deste mérito,

Jindak kortang chenam kyi
Que os benfeitores e os seus próximos

Tsedir sampe töndrub ching
Atinjam os seus objetivos ainda nesta vida,

Parche zhine trashi par
E que, livres de obstáculos, as suas aspirações se 
realizem

Sampa choshin drupar sho
Auspiciosamente de acordo com o Dharma.

19



Depois recitamos estes versos de bons auspícios e outros 
que sejam apropriados:

Chewe chemchok tönchok laname
Pelas bênçãos do vitorioso Sol do Dharma, sublime e 
insuperável, 

Chökyi nyima gyalwe chinlap kyi
Supremo guia dos grandes entre os grandes,

Dütang gekrik nöpe drazhi te
Que os māras e os obstrutores, inimigos que nos 
prejudicam, sejam pacificados;

Taktu palne nyintsen tashi sho
Que o esplendor seja constante, e que, dia e noite, 
tudo seja auspicioso!

Chönyi denpe chöchok laname
Pelas bênçãos do Dharma da verdade da realidade 
absoluta,

Tamchö dütsi denpe chinlap kyi
Sublime e insuperável, néctar da verdade do sagrado 
Dharma,

Nyönmong tuknge dungwe drazhi te
Que as emoções aflitivas dos cinco venenos, inimigos 
que nos atormentam, sejam pacificadas;

Taktu palne nyintsen tashi sho
Que o esplendor seja constante e que, dia e noite, tudo 
seja auspicioso!

20



Gendün yönten rinchen pal barwa
Pelas bênçãos da verdade das atividades benéficas dos 
bodhisattvas,

Gyalse pendze denpe chinlap kyi
Esplendor e radiância das preciosas qualidades da 
Saṅgha,

Nyepe kyöntral getsok nampar pel
Que estejamos livres dos defeitos das nossas falhas                         
e se multiplique a acumulação de virtude;

Taktu palne nyintsen tashi sho
Que o esplendor seja constante e que, dia e noite, tudo 
seja auspicioso!

Em seguida, recitamos:
Chime tseyi palla longchö ching

Que tudo nos seja auspicioso para que estejam espon-
taneamente presentes: 

Rigpe lotang namchö sherab tang
A fruição do esplendor da vida imortal,

Sitang zhiwe paljor kang langpa
A inteligência da compreensão e o discernimento da 
sabedoria,

Tekün lhünkyi drubpe tashi sho
E qualquer que seja o esplendor ou riqueza que o 
saṃsāra ou o nirvāṇa proporcionem.

21



Sönam targye rigyal lhünpo zhin
Possa o mérito crescer e aumentar como o rei das 
montanhas, Sumeru;

Nyentrak chenpo namka zhintu kyab
Possam o prestígio e o renome permear os céus;

Tsering neme zhentön lhündrub pe
Possa a vida ser longa e sem doenças, e espontanea-
mente trazer benefício aos outros;

Yönten gyamtso chokki tashi sho
E tudo possa ser auspicioso para que um oceano 
supremo de qualidades esteja presente!

Nedir nyinmo delek tsen delek
Que, neste lugar, haja paz e felicidade pela manhã,  
haja paz e felicidade pela tarde,

Nyinme kung-yang delek shing
Igualmente pela noite haja paz e felicidade.

Nyintsen taktu delek pe
Que durante o dia e a noite sempre haja paz e felici-
dade,

Könchok sumkyi tashi sho
E as Três Joias tornem tudo auspicioso!

Oṁ ye dharmā hetu-prabhavā hetuṃ teṣāṃ tathāgato hya-
vadat  teṣāṃ ca yo nirodha evaṃ-vādī mahā-śramaṇaḥ 
svāhā.

Tendo recitado assim, lançamos flores e oferecemos feli-
cidade e tudo o que é excelente.

22



Se pretendermos introduzir mais detalhe, em outros tex-
tos relativos à prática da longevidade, é dito que: “se 
fizermos uma representação do sol e da lua na testa da-
queles que foram salvos, eles já não serão abatidos pos-
teriormente”. Assim, diz-se que ao desenharmos o sol e a 
lua com manteiga sobre as suas testas cria-se uma liga-
ção auspiciosa para que a duração das suas vidas seja 
igual à do sol e da lua. Também é dito que se escolher-
mos alguns animais do grupo, que, por exemplo, tenham 
marcas brancas, e lhes dermos o nome de “Auspicioso” 
(tib. Tashi; sct. Mangala), estabelece-se uma ligação 
auspiciosa para que haja sorte e fortuna. Devemos en-
tão proceder em conformidade. Além disso, com o intuito 
de poupar as vidas de pássaros, veados, peixes e outros 
animais, podemos também evitar caçar ou pescar. Se 
agirmos desta forma, seguindo o método anteriormente 
mencionado – fazendo o voto de bodhicitta e concluindo 
com dedicações e aspirações – e se o combinarmos com 
práticas de oferenda de incenso ou similares, os benefí-
cios, em geral, serão inimagináveis; e, em particular, ao 
praticarmos estas instruções, aparecerão muitos sinais 
auspiciosos nesses locais, como chuvas sazonais, colhei-
tas prósperas e gado abundante.

Em sua obra, “A Guirlanda de Joias”, Ārya Nāgārjuna diz:

Pessoas sensatas deveriam sempre
Colocar na entrada dos formigueiros:
Comida, água e óleos de plantas,
Ou montículos de cereais.

23



Da mesma forma, podemos também – conjugando isso 
com os meios hábeis da motivação da bodhicitta e das 
sinceras orações de aspiração e de dedicação – alimen-
tar formigas e outros insetos, dar comida abençoada aos 
peixes13, providenciar medicamentos aos doentes, fazer 
festas para crianças ou dar de comer e beber a pássa-
ros e a pessoas necessitadas. Se assim fizermos, isso 
fará com que “resgatemos a vida”, obtenhamos maior 
prosperidade, e, por fim, alcancemos o grande desper-
tar. Como tudo isso é fácil de implementar – não requer 
senão um pequeno esforço e traz grande benefício –, to-
das as pessoas inteligentes devem perseverar de várias 
formas na [aplicação] desses meios hábeis, completanto 
assim as acumulações.

Foi para meu próprio benefício e também dos outros que 
eu, Jamyang Khyentse Wangpo, alguém devoto ao Bo-
dhisattva Piṭaka, escrevi este texto com a mais elevada 
das motivações puras.

Que seja uma causa para que as vidas dos supremos de-
tentores dos ensinamentos permaneçam firmes durante 
centenas de kalpas, e para que todos os seres sencientes 
fiquem livres do perigo de uma morte prematura e pos-
sam rapidamente atingir o nível do protetor Amitāyus, 
Vida-Infinita.

Sarva maṅgalaṃ!

24





༄༅།	 །སྲོག་བསླུ་བྱ་ཚུལ་ཚེ་དཔལ་རྒྱས་བྱེད་ཅེས་བྱ་བ་
བཞུགས་སོ།།

Texto Original em Tibetano



༄༅། །སྲོག་བསླུ་བྱ་ཚུལ་ཚེ་དཔལ་རྒྱས་བྱེད་ཅེས་བྱ་བ་བཞུགས་སོ།
༄༅། །བླ་མ་དང་བཅོམ་ལྡན་འདས་མགོན་པོ་ཚེ་
དཔག་ཏུ་མེད་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ།།

གྲུབ་པའི་སློབ་དཔོན་ཆེན་པོ་ངག་གི་དབང་ཕྱུག་གྲགས་པའི་ཞལ་ནས། བྱ་ཉ་རི་
དྭགས་རྐུན་མ་དང་། །སྦྲུལ་སོགས་གསད་བྱའི་ཕྱོགས་གྱུར་རྣམས། །སྲོག་
བསྐྱབས་པ་ཡིས་འཕྲལ་དུ་ནི། །ཚེ་ཐུང་བ་ཡང་ཚེ་རིང་འགྱུར། །ཞེས་
གསུངས་པས་མཚོན་གསོད་པར་ངེས་པའི་སེམས་ཅན་གྱི་སྲོག་བསླུ་བ་ནི་ཚེ་སྒྲུབ་
ཐམས་ཅད་ཀྱི་མཆོག་ཏུ་མདོ་རྒྱུད་ཐམས་ཅད་ནས་གསུངས་ཤིང་རིག་པས་ཀྱང་
གྲུབ་པའི་ཕྱིར་དང་། གཞན་ཡང་ཕན་ཡོན་བསམ་གྱིས་མི་ཁྱབ་པའི་ཕྱིར་བློ་གྲོས་
དང་ལྡན་པ་རྣམས་ཀྱིས་སྲོག་བསླུ་ལ་བརྩོན་པ་ཆེས་ཆེར་བསྐྱེད་པར་བྱའོ། །དེ་
ལ་སྤྱིར་སེམས་བསྐྱེད་བཟང་པོ་དང་ལྡན་པས་བདག་ཏུ་བཟུང་བའི་དུད་འགྲོ་གཙོ་
བོར་གྱུར་བ་རྣམས་ཀྱི་སྲོག་བསླུ་ཞིང་། རང་གིས་བསད་པ་དང་༑ གཞན་
ལ་འཚོང་བ་ལ་སོགས་མི་བྱ་བར་རང་རང་གི་སྤྱོད་ཡུལ་དུ་བདེ་བར་འཚོ་བ་དང་། 
དེ་ལྟར་བགྱིས་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བ་བསོྔ་སོྨན་གྱིས་རྒྱས་གདབ་པ་ཙམ་བགྱིས་པས་
སྐབས་ཀྱི་དོན་འགྲུབ་པའི་ཕྱིར་ཆོ་ག་དམིགས་བསལ་མ་བྱས་ཀྱང་རུང་མོད།	

༡



ཡུལ་དུས་སྤྲོས་པ་དང་བསྟུན་ནས་ཅུང་ཟད་རྒྱས་པར་སྤྲོ་ན། སྔ་འགྱུར་གྱི་མན་ངག་
འགའ་ཞིག་ལས་སྲུང་མའི་རྟེན་དུ་འཛུགས་པ་སོགས་གཞན་ནས་འབྱུང་བ་ལྟར་བྱ་
བའམ། ཐུན་མོང་དུ་ཤིས་བརྗོད་བསྔོ་སྨོན་ཙམ་སྤྲོས་ཏེ་བྱ་བར་འདོད་ན།	
ཆོ་འཕྲུལ་ཟླ་བ་དང་། །ཟླ་བ་གང་ཡང་རུང་བའི་ཚེས་བརྒྱད་ཉ་སྟོང་སོགས་དུས་ཀྱི་
འགྱུར་བ་ཁྱད་པར་ཅན་འབྱུང་བ་དང་སྟབས་འགྲིག་ན་བཟང་ཞིང་། ཚེ་རིང་བའི་དོན་
དུ་གཙོ་བོར་བྱེད་ན་བསྒྲུབ་བྱའི་སོྲག་གཟའ་དར་བ་དང་འཕྲོད་སྦྱོར་བཟང་པོ་འཛོམས་
པའི་ཉི་ཤར་ལ་བྱ། གང་ལྟར་ཡང་སྲོག་བསླུ་བྱ་རྒྱུ་རྣམས་མདུན་དུ་འཁོད་པ་ན།

སངས་རྒྱས་ཆོས་དང་ཚོགས་ཀྱི་མཆོག་རྣམས་ལ། །
བྱང་ཆུབ་བར་དུ་བདག་ནི་སྐྱབས་སུ་མཆི། །
བདག་གིས་སྦྱིན་སོགས་བགྱིས་པའི་ཚོགས་ནམས་ཀྱིིས།། 
འགྲོ་ལ་ཕན་ཕྱིར་སངས་རྒྱས་འགྲུབ་པར་ཤོག	།
ལན་གསུམ།

༢



སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བདེ་བ་དང་བདེ་བའི་རྒྱུ་དང་ལྡན་
པར་གྱུར་ཅིག །
སྡུག་བསྔལ་དང་སྡུག་བསྔལ་གྱི་རྒྱུ་དང་འབྲལ་བར་
གྱུར་ཅིག །
སྡུག་བསྔལ་མེད་པའི་བདེ་བ་དམ་པ་དང་མི་འབྲལ་
བར་གྱུར་ཅིག །
ཉེ་རིང་ཆགས་སྡང་གཉིས་དང་བྲལ་བའི་བཏང་སྙོམས་
ཆེན་པོ་ལ་གནས་པར་གྱུར་ཅིག།
ཅེས་ཚད་མེད་བཞི་བསྒོམ། སྤྲོ་ན་སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཚན་དང་། གཟུངས་སྔགས་
ཁྱད་པར་ཅན་མང་དུ་བརྗོད་ན་དུད་འགྲོ་རྣམས་ཀྱི་རྒྱུད་ལ་ཐར་བའི་ས་བོན་ཐེབས་པ་
སོགས་ཕན་ཡོན་ཆེ།	 དེ་ཙམ་མི་ནུས་ཀྱང་།

བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་མགོན་པོ་འོད་
དཔག་ཏུ་མེད་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

༣



༤

བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་
པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་མགོན་པོ་མི་
འཁྲུགས་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རིན་ཆེན་གཙུག་
ཏོར་ཅན་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །བདེ་བཞིན་གཤེགས་པ་བདུན་ལ་ཕྱག་
འཚལ་ལོ། 
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་
དག་པར་རོྫགས་པའི་སངས་རྒྱས་མཚན་ལེགས་པར་ཡོངས་
བསྒྲགས་དཔལ་གིྱ་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རིན་པོ་ཆེ་དང་ཟླ་
བ་དང་པདྨས་རབ་ཏུ་བརྒྱན་པ་མཁས་པ་གཟི་བརྗིད་སྒྲ་
དབྱངས་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །



བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་གསེར་བཟང་
དྲི་མེད་རིན་ཆེན་སྣང་བ་བརྟུལ་ཞུགས་གྲུབ་པ་ལ་ཕྱག་
འཚལ་ལོ། །
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་མྱ་ངན་མེད་མཆོག་
དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཆོས་བསྒྲགས་རྒྱ་
མཚོའི་དབྱངས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཆོས་རྒྱ་མཚོ་མཆོག་
གི་བློས་རྣམ་པར་རོལ་པས་མངོན་པར་མཁྱེན་པ་ལ་ཕྱག་
འཚལ་ལོ། །

༥



བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྻའི་
འོད་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །
ཤཱཀྱ་ཐུབ་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། 
བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་
ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཤཱཀྱ་ཐུབ་པ་ལ་ཕྱག་
འཚལ་ལོ། །ཞེས་དང་།
ཡི་གེ་དྲུག་པ། 
ཨོཾ་མ་ཎི་པདྨེ་ཧཱུྃ་ཧྲཱིཿ 
མི་འཁྲུགས་པའི་གཟུངས། 
ན་མོ་རཏྣ་ཏྲ་ཡཱ་ཡ། ན་མོ་བྷ་ག་ཝ་ཏེ་ཨཀྵོ་་ཡ།  
ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཡ། ཨརྷ་ཏེ་སམྱཀྶཾ་བུདྡྷཱ་ཡ། ཏདྱ་ཐཱ།

༦



ཨོཾ་ཀཾ་ཀ་ནི་ཀཾ་ཀ་ནི། རོ་ཙ་ནི་རོ་ཙ་ནི། ཏྲོ་ཊ་ནི་
ཏྲོ་ཊ་ནི། ཏྲཱ་ས་ནི་ཏྲཱ་ས་ནི། པྲ་ཏི་ཧ་ན་པྲ་ཏི་ཧ་ན། 
སརྦ་ཀརྨ་པ་རཾ་པ་རཱ། ཎི་མེ་སརྦ་སཏྭ་ནཱཉྩ་སྭཱ་ཧཱ། 
བཅུ་གཅིག་ཞལ་གྱི་གཟུངས་སོགས་ཞེས་སྐད་གསང་མཐོ་བས་བརྗོད།
ན་མོ་རཏྣ་ཏྲ་ཡཱ་ཡ། ན་མཿཨཱརྻ་ཛཱྙ་ན་སཱ་ག་ར་བཻ་རོ་ཙ་ན་
་ཧ་རཱ་ཛཱ་ཡ། ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཡ། ཨརྷ་ཏེ་སམྱཀཾྶ་བུདྡྷ་
ཡ། ན་མཿསརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏེ་ཿ ཨརྷད་ཿསམྱཀཾྶ་
བུདེྡྷ་ཿ ན་མཿཨཱརྻ་ཨ་བ་ལོ་ཀི་ཏེ་ཤྭ་རཱ་ཡ། 
བོ་དིྷ་སཏྭ་ཡ། མ་ཧཱ་སཏྭ་ཡ། མ་ཧཱ་ཀཱ་རུ་ཎི་ཀཱ་ཡ། 
ཏདྱ་ཐཱ། ཨོཾ་དྷ་ར་དྷ་ར། དིྷ་རི་དིྷ་རི། དུྷ་རུ་དུྷ་རུ། 
ཨིཊེྚ་བིཊེྚ། ཙ་ལེ་ཙ་ལེ། པྲ་ཙ་ལེ་པྲ་ཙ་ལེ། 
ཀུ་སུ་མེ་ཀུ་སུ་མ་བ་རེ་ཨི་ལི་མི་ལི། ཙི་ཏི་ཛྭ་ལ་མཱ་པ་ན་
ཡ་སཱྭ་ཧཱ། 
ཞེས་སྐད་གསང་མཐོ་བས་བརྗོད། དེ་ནས་ལག་ཏུ་མེ་ཏོག་ཐོགས་ལ།

༧



མདུན་གྱི་ནམ་མཁར་བླ་མ་དང་གཉིས་སུ་མེད་པའི་
བཅོམ་ལྡན་འདས་མགོན་པོ ་ཚེ ་དཔག་ཏུ་མེད་པ་ལ་
ཕྱོགས་བཅུའི་སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་
ལྷ་དང་དྲང་སྲོང་བདེན་ཚིག་གྲུབ་པ་སོགས་སྐྱབས་
གནས་དཀོན་མཆོག་རྒྱ་མཚོའི་ཚོགས་ཀྱིས་བསྐོར་བ་
མངོན་སུམ་དུ་བཞུགས་པའི་ཞལ་ནས་ཤིས་པ་བརོྗད་
པའི་དབྱངས་སྙན་སྒྲོགས་ཤིང་མེ་ཏོག་གི་ཆར་ཆེན་པོ་
ཕབ་པས་བདག་དང་སིྦྱན་པའི་བདག་པོས་གཙོར་བྱས་
སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱི་ཚེ་བསོད་དཔལ་འབོྱར་ཡེ་
ཤེས་ཡོན་ཏན་ཐམས་ཅད་གོང་ནས་གོང་དུ་འཕེལ་ཞིང་
རྒྱས་པ་དང་།

༨



དུད་འགྲོའི་སེྐྱས་གནས་སུ་གུྱར་པ་རྣམས་ཀྱང་གནས་
སྐབས་དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བའི་འཇིགས་པ་ལས་ཐར་
ཞིང་། དཀོན་མཆོག་གསུམ་གྱི་སྐྱབས་འོག་ཏུ་བདེ་
བར་འཚོ་བ་དང་། མཐར་ཐུག་ཐར་བའི་ས་བོན་རྒྱུད་
ལ་སིྨན་ནས་མྱུར་དུ་བྱང་ཆུབ་འཐོབ་པའི་སྐལ་བ་ཅན་དུ་
གྱུར་པར་བསམས་ལ།

རྒྱལ་མཚན་རྩེ་མོ་དབང་གི་རྒྱལ་པོ་ལྟར། །
ལྷག་པར་ལྷ་ཡི་གཙུག་གི་རྒྱན་གྱུར་པའི། །
སྒྲུབ་པ་པོ་ལ་དངོས་གྲུབ་མཆོག་སྩོལ་བ། །
དཔལ་ལྡན་བླ་མ་དམ་པའི་བཀྲ་ཤིས་ཤོག །

༩



སྟོན་པ་བླ་མེད་སངས་རྒྱས་རིན་པོ་ཆེ། །
སྐྱོབས་པ་བླ་མེད་དམ་ཆོས་རིན་པོ་ཆེ། །
འདྲེན་པ་བླ་མེད་དགེ་འདུན་རིན་པོ་ཆེ། །
སྐྱབས་གནས་དཀོན་མཆོག་གསུམ་གིྱས་བཀྲ་ཤིས་ཤོག། 

འཇིག་རྟེན་འདྲེན་པའི་གཙོ་བོ་ཚེ་དཔག་མེད། །
དུས་མིན་འཆི་བ་མ་ལུས་འཇོམས་མཛད་པ། །
མགོན་མེད་སྡུག་བསྔལ་གྱུར་པ་རྣམས་ཀྱི་སྐྱབས། །
མགོན་པོ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་བཀྲ་ཤིས་ཤོག 
།བཀྲ་ཤིས་གང་ཤེས་ཀྱི་མཐར།

༡༠



སྦྱིན་པའི་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །
མི་ཡི་སེངྒེ་སྦྱིན་པའི་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །
སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །
སྦྱིན་པ་མཐར་ཕྱིན་ཚེ་ཡང་འཕེལ་བར་ཤོག།

ཚུལ་ཁིྲམས་སོྟབས་ཀིྱས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། 
།མི་ཡི་སེང་གེ་ཚུལ་ཁྲིམས་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །
སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །
ཚུལ་ཁྲིམས་མཐར་ཕྱིན་ཚེ་ཡང་འཕེལ་བར་ཤོག།

༡༡



བཟོད་པའི་སོྟབས་ཀིྱས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། 
།མི་ཡི་སེང་གེ་བཟོད་པའི་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །
སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །
བཟོད་པ་མཐར་ཕྱིན་ཚེ་ཡང་འཕེལ་བར་ཤོག།

བརྩོན་འགྲུས་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་
འཕགས། །
མི་ཡི་སེང་གེ་བརྩོན་འགྲུས་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །
སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །
བརྩོན་འགྲུས་མཐར་ཕྱིན་ཚེ་ཡང་འཕེལ་བར་ཤོག།

༡༢



བསམ་གཏན་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། 
མི་ཡི་སེང་གེ་བསམ་གཏན་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །
སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །
བསམ་གཏན་མཐར་ཕྱིན་ཚེ་ཡང་འཕེལ་བར་ཤོག།

ཤེས་རབ་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། 
མི་ཡི་སེང་གེ་ཤེས་རབ་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །
སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །
ཤེས་རབ་མཐར་ཕྱིན་ཚེ་ཡང་འཕེལ་བར་ཤོག།

༡༣



ཨོཾ་ན་མོ་བྷ་ག་ཝ་ཏེ། ཨ་པ་རི་མི་ཏ་ཨཱ་ཡུརྫྙཱ་ན་སུ་
བི་ནིཤྩི་ཏ་ཏེ་ཛོ་རཱ་ཛཱ་ཡ། ཏ་ཐཱ་ག་ཏཱ་ཡ། ཨརྷ་ཏེ་
སམྱཀྶཾ་བུདྡྷ་ཡ། ཏདྱ་ཐཱ། ཨོཾ་པུཎྱེ་པུཎྱེ། མ་
ཧཱ་པུཎྱེ། ཨ་པ་རི་མི་ཏ་པུཎྱེ། ཨ་པ་རི་མི་ཏ་པུཎྱེ་
ཛྙཱ་ན་སཾ་བྷཱ་རོ་པ་ཙི་ཏེ། ཨོཾ་སརྦ་སཾ་སྐཱ་ར་པ་རི་ཤུདྡྷ་
དྷརྨཱ་ཏེ་ག་ག་ན་ས་མུདྒ་ཏེ་སྭ་བྷཱ་ཝ་བི་ཤུདྡྷེ་མ་ཧཱ་ན་ཡ་པ་
རི་ཝ་རེ་སྭཱ་ཧཱ། ཅི་ནུས་བཟླ་ཞིང་མེ་ཏོག་འཐོར།

༡༤



དེ་ལྟར་བགྱིས་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བས་མཚོན་དུས་གསུམ་
དུ་བསགས་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བས་སངས་རྒྱས་ཀྱི་བསྟན་
པ་དར་ཞིང་འཇིག་རྟེན་དུ་དགེ་ལེགས་རྒྱ་ཆེན་པོ་འབྱུང་བ་
དང་། བསྟན་འཛིན་གྱི་སྐྱེས་བུ་དམ་པ་རྣམས་ཞབས་
པད་བརྟན་ཅིང་ཕྲིན་ལས་རྒྱས་པ་དང་། རང་དང་
སྦྱིན་བདག་གིས་གཙོར་བྱས་པའི་སེམས་ཅན་ཐམས་
ཅད་ཚེ་བསོད་དཔལ་འབྱོར་ཡེ་ཤེས་འཕེལ་བ་དང་། 
དུད་འགྲོ་རྣམས་ཀྱང་འཁོར་བ་དང་ངན་སོང་གི་འཇིགས་
པ་ལས་གྲོལ་ནས་བྱང་ཆུབ་རིན་པོ་ཆེ་མྱུར་དུ་ཐོབ་པར་
ཤོག་ཅིག་སྙམ་དུ་འདུན་པ་རྩེ་གཅིག་པས།
 

༡༥



དགེ་བ་འདི་ཡིས་སྐྱེ་བོ་ཀུན། །
བསོད་ནམས་ཡེ་ཤེས་ཚོགས་རྫོགས་ཤིང་། །
བསོད་ནམས་ཡེ་ཤེས་ལས་བྱུང་བའི། །
དམ་པ་སྐུ་གཉིས་ཐོབ་པར་ཤོག །

བསོད་ནམས་འདི་ཡིས་ཐམས་ཅད་གཟིགས་པ་ཉིད། ། 
ཐོབ་ནས་ཉེས་པའི་དགྲ་རྣམས་ཕམ་བྱས་ཤིང་། །
སྐྱེ་རྒ་ན་འཆིའི་རྦ་ཀློང་འཁྲུགས་པ་ཡི། །
སྲིད་པའི་མཚོ་ལས་འགྲོ་བ་སྒྲོལ་བར་ཤོག །

༡༦



གང་དུ་སྐྱེས་པའི་ཚེ་རབས་ཐམས་ཅད་དུ། །
དཀོན་མཆོག་གསུམ་དང་ནམ་ཡང་མི་འབྲལ་ཞིང། །
དཀོན་མཆོག་གསུམ་པོར་རྒྱུན་དུ་མཆོད་པ་དང་། །
དཀོན་མཆོག་གསུམ་གྱི་བྱིན་རླབས་འཇུག་པར་ཤོག །

བྱང་ཆུབ་སེམས་མཆོག་རིན་པོ་ཆེ། །
མ་སྐྱེས་པ་རྣམས་སྐྱེ་གྱུར་ཅིག །
སྐྱེས་པ་ཉམས་པ་མེད་པ་དང་། །
གོང་ནས་གོང་དུ་འཕེལ་བར་ཤོག །

༡༧



ཕན་བདེ་འབྱུང་བའི་གནས་གཅིག་པུ། །
བསྟན་པ་ཡུན་རིང་གནས་པ་དང་། །
བསྟན་པ་འཛིན་པའི་སྐྱེས་བུ་རྣམས། །
སྐུ་ཚེ་རྒྱལ་མཚན་བརྟན་གྱུར་ཅིག །

འཇིག་རྟེན་བདེ་ཞིང་ལོ་ལེགས་དང་། །
འབྲུ་རྣམས་འཕེལ་ཞིང་ཕྱུགས་འཕེལ་བ། །
བདེ་ལེགས་ཐམས་ཅད་འབྱུང་བའི་གནས། །
ཡིད་ལ་འདོད་པ་ཀུན་འགྲུབ་ཤོག །

༡༨



གཞན་ཡང་སྐྱེ་བ་འདི་ཉིད་དུ། །
མི་མཐུན་ཕྱོགས་ཀུན་ཞི་བ་དང་། །
ཚེ་རིང་ནད་མེད་ཕུན་སུམ་ཚོགས། །
གཏན་དུ་བདེ་བ་ཐོབ་པར་ཤོག །

བསོད་ནམས་སྟོབས་ཆེན་འདི་ཡི་མཐུས། །
སྦྱིན་བདག་འཁོར་དང་བཅས་རྣམས་ཀྱི། །
ཚེ་འདིར་བསམ་པའི་དོན་འགྲུབ་ཅིང་། །
བར་ཆད་ཞི་ནས་བཀྲ་ཤིས་པར། །
བསམ་པ་ཆོས་བཞིན་འགྲུབ་པར་ཤོག །
ཅེས་སོགས་བསྔོ་སྨོན་གང་ཤེས་དང་།

༡༩



ཆེ་བའི་ཆེ་མཆོག་སྟོན་མཆོག་བླ་ན་མེད། །
ཆོས་ཀྱི་ཉི་མ་རྒྱལ་བའི་བྱིན་རླབས་ཀྱིས། །
བདུད་དང་བགེགས་རིགས་གནོད་པའི་དགྲ་ཞི་སྟེ། །
རྟག་ཏུ་དཔལ་གནས་ཉིན་མཚན་བཀྲ་ཤིས་ཤོག །

ཆོས་ཉིད་བདེན་པའི་ཆོས་མཆོག་བླ་ན་མེད། །
དམ་ཆོས་བདུད་རྩི་བདེན་པའི་བྱིན་རླབས་ཀྱིས། །
ཉོན་མོངས་དུག་ལྔས་གདུང་བའི་དགྲ་ཞི་སྟེ། །
རྟག་ཏུ་དཔལ་གནས་ཉིན་མཚན་བཀྲ་ཤིས་ཤོག །

༢༠



དགེ་འདུན་ཡོན་ཏན་རིན་ཆེན་དཔལ་འབར་བ། །
རྒྱལ་སྲས་ཕན་མཛད་བདེན་པའི་བྱིན་རླབས་ཀྱིས། །
ཉེས་པའི་སྐྱོན་བྲལ་དགེ་ཚོགས་རྣམ་པར་འཕེལ། །
རྟག་ཏུ་དཔལ་གནས་ཉིན་མཚན་བཀྲ་ཤིས་ཤོག
སོགས་བཀྲ་ཤིས་ཀྱི་ཚིགས་བཅད་གང་ཡང་རུང་བའི་མཐར།

འཆི་མེད་ཚེ་ཡི་དཔལ་ལ་ལོངས་སྤྱོད་ཅིང་། །
རིག་པའི་བློ་དང་རྣམ་དཔྱོད་ཤེས་རབ་དང་། །
སྲིད་དང་ཞི་བའི་དཔལ་འབྱོར་གང་ལངས་པ། །
དེ་ཀུན་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པའི་བཀྲ་ཤིས་ཤོག །

༢༡



བསོད་ནམས་དར་རྒྱས་རི་རྒྱལ་ལྷུན་པོ་བཞིན། །
སྙན་གྲགས་ཆེན་པོ་ནམ་མཁའ་བཞིན་དུ་ཁྱབ། །
ཚེ་རིང་ནད་མེད་གཞན་དོན་ལྷུན་འགྲུབ་པའི། །
ཡོན་ཏན་རྒྱ་མཚོ་མཆོག་གི་བཀྲ་ཤིས་ཤོག །

གནས་འདིར་ཉིན་མོ་བདེ་ལེགས་མཚན་བདེ་ལེགས། 
།ཉིན་མའི་གུང་ཡང་བདེ་ལེགས་ཤིང་། །
ཉིན་མཚན་རྟག་ཏུ་བདེ་ལེགས་པའི། །
དཀོན་མཆོག་གསུམ་གྱིས་བཀྲ་ཤིས་ཤོག །

ཨོཾ་ཡེདྷརྨཱ་ཧེ་ཏུ་པྲ་བྷ་ཝ་ཧེ་ཏུནྟེ་ཥཱནྟ་ཐཱ་ག་ཏོ་ཧྱ་ཝ་དཏ། 
ཏེ་ཥཱཉྩ་ཡོ་ནི་རོ་དྷ་ཨེ་ཝཾ་བཱ་དི་མ་ཧཱ་ཤྲ་མ་ཎ་སྭཱ་ཧཱ། 
ཞེས་བརྗོད་ལ་མེ་ཏོག་འཐོར་བས་བདེ་ལེགས་སུ་བྱ།

༢༢



སྤྲོ་ན་ཚེ་སྒྲུབ་ཀྱི་གཞུང་གཞན་ལས། ཅི་འབྱོར་སྲོག་བསླུ་བགྱིས་པའི་དཔྲལ་བ་
རུ། །ཉི་ཟླའི་རྟགས་གདབ་དེ་ཕྱིན་སྲོག་མི་གཅོད།	ཅེས་འབྱུང་བ་ལྟར་
བགྱིས་པ་རྣམས་ཀྱི་དཔྲལ་བར་མར་གྱི་ཉི་ཟླའི་གཟུགས་འབྲི་བ་ཚེ་ཉི་ཟླ་དང་མཉམ་
པའི་རྟེན་འབྲེལ་དུ་བཤད་ལ། ནོར་ཕྱུགས་དཀར་མཚན་ཅན་ལྟ་བུའི་ཁྱུ་ཕུད་
འགའ་རེ་ལ་མིང་བཀྲ་ཤིས་པར་བཏགས་པའང་བཀྲ་ཤིས་པའི་རྟེན་འབྲེལ་དུ་
བཤད་པས་དེ་ལྟར་བྱའོ། གཞན་ཡང་བྱ་དང་རི་དྭགས་དང་ཉ་སོགས་ཀྱི་སྲོག་
བསྐྱབ་པའི་སླད་དུ་རི་རྒྱ་ཀླུང་རྒྱ་བསྡམ་པ་ན། གོང་དུ་བཤད་པ་ལྟར་སེམས་
བསྐྱེད་དང་བསྔོ་སྨོན་གྱི་རྩིས་ཟིན་པ་དང་། ལྷ་བསང་སོགས་དང་འབྲེལ་བར་
བྱས་པས་སྤྱིར་འཆི་བ་བསླུ་བས་མཚོན་ཕན་ཡོན་བསམ་གྱིས་མི་ཁྱབ། ཁྱད་
པར་དུ་ཡུལ་ཕྱོགས་དེར་ཆར་ཆུ་འབེབས་ཤིང་ལོ་ཕྱུགས་ལེགས་པ་སོགས་བཀྲ་
ཤིས་པའི་དགེ་མཚན་དུ་མ་འབྱུང་བ་དང་། འཕགས་པ་ཀླུ་སྒྲུབ་ཀྱིས་རིན་
ཆེན་ཕྲེང་བ་ལས།	 གྲོག་སྦུར་ཚང་གི་སྒོ་དག་ཏུ།	།ཟན་དང་ཆུ་དང་འབྲུ་
མར་དང་། །འབྲུ་ཡི་ཕུང་པོ་རྟག་པར་ནི།	 །ཐུགས་བརྟན་མི་རྣམས་བགྱིད་
དུ་གསོལ། 

༢༣



ཞེས་སོགས་གསུངས་པ་ལྟར་སྲོག་ཆགས་གྲོག་མ་ལ་ཟས་སྦྱིན་པ་དང་། ཉ་ལ་ཟན་
གཙང་མ་སྦྱིན་པ་དང་། ནད་པ་ལ་སྨན་དང་། བྱིས་པ་ལ་སྟོན་མོ་དང་། འདབ་
ཆགས་དང་དབུལ་ཕོངས་ལ་ཟས་སྐོམ་སྦྱིན་པ་སོགས་ཀྱང་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་དང་། 
བསྔོ་སྨོན་དག་པའི་ཐབས་ཀྱིས་ཟིན་ན་འཆི་བ་བསླུ་བ་དང་། འབྱོར་བ་སྤེལ་བ་དང་།	
མཐར་ཐུག་བྱང་ཆུབ་ཆེན་པོའི་རྒྱུར་འགྱུར་བ་སོགས་བྱ་སླ་ཚེགས་ཆུང་ཕན་ཡོན་ཆེན་པོ་དང་
ལྡན་པ་ཡིན་པས་བློ་ལྡན་རྣམས་ཀྱིས་སྒོ་དུ་མ་ནས་ཚོགས་གསོག་པའི་ཐབས་མཁས་ལ་
བརྩོན་པར་བྱའོ། ཞེས་པའང་རང་གཞན་རྣམས་ལ་ཕན་པའི་དོན་དུ་བྱང་ཆུབ་སེམས་
དཔའི་སྡེ་སྣོད་ལ་གུས་པ་འཇམ་དབྱངས་མཁྱེན་བརྩེའི་དབང་པོས་ལྷག་པའི་བསམ་པ་རྣམ་
པར་དག་པའི་ཀུན་ནས་བསླངས་ཏེ་བྲིས་པ་འདིས་ཀྱང་བསྟན་འཛིན་མཆོག་རྣམས་ཞབས་
པད་བསྐལ་བརྒྱར་བརྟན་ཅིང་། སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་དུས་མིན་འཆི་བའི་འཇིགས་པ་
ལས་ཐར་ནས་མགོན་པོ་ཚེ་དཔག་ཏུ་མེད་པའི་གོ་འཕང་མྱུར་དུ་འཐོབ་པའི་རྒྱུར་གྱུར་ཅིག	།།
སརྦ་དཱ་མངྒ་ལཾ།། 	 །།

མཁྱེན་བརྩེ་དབང་པོ་གསུངས་འབུམ་པོད་ཨ་པ་ཉེ་མཁོ་སྣ་ཚོགས་ལྡེབས་༣༠༨་་་་་༣༡༣	
ལས་ཕྱུངས་པའོ།།	 །།
 
 

༢༤



Notas da Tradução:

1.  Esplendor (tib. dpal): Este termo em tibetano abarca múltiplos 
significados difíceis de traduzir em uma única palavra; algumas 
outras traduções possíveis são: glória, prosperidade, abundância, 
magnificência, etc., sendo o termo tibetano utilizado, por exemplo, 
para caracterizar o esplendor do verão, quando tudo floresce e ama-
durece facilmente e de forma abundante.

2.  Vitorioso, virtuoso e transcendente (sct. bhagavān ou bhagavat; 
tib. bcom ldan ‘das): Um epíteto dos budas que, em sânscrito, signi-
fica: alguém dotado de boa fortuna, glória, felicidade, etc.; frequen-
temente traduzido por “abençoado” ou “bem-aventurado”. Porém, 
segundo alguns grandes comentadores clássicos indianos, o termo 
tem a sua raiz etimológica na palavra bhagna, que denota a noção de 
“aquele que destruiu ou derrotou”. Isso explica o motivo da tradução 
tibetana deste termo, bcom ldan ‘das (pronunciado “chomdende”), 
que condensa três significados: aquele que “derrotou” (bcom) os 
māras ou as kleśas, “possui” (ldan) as qualidades da realização, e 
“foi” (‘das) para além do saṃsāra e do nirvāṇa; aqui sintetizado 
como “vitorioso, virtuoso e transcendente”. 

3.  Vāgīśvarakīrti, (tib. ngag gi dbang phyug grags pa): Grande 
erudito indiano que, de acordo com algumas fontes, era um dos 
paṇḍitas guardiões dos portões da universidade de Vikramaśīla, na 
Índia antiga. Outras fontes associam-no à universidade de Nālanda. 

4.  Antigas Traduções (tib. snga ‘gyur): Referência à Escola 
Nyingma do Budismo tibetano, também conhecida como Escola das 
Antigas Traduções. Foi a primeira tradição do Budismo tibetano, e 
recebeu este nome após o surgimento de outras escolas baseadas em 
novas traduções.



5.  De acordo com a astrologia tibetana, para cada pessoa existem três 
dias da semana especialmente relevantes, os quais são determinados 
pelo ano de nascimento do indivíduo e correspondem à energia “la” 
(tib. bla), à sua força vital (tib. srog) e aos seus obstáculos (tib. gshed).

6.  De acordo com a astrologia tibetana, cada dia é regido pela influên-
cia da combinação de dois dos quatro elementos (fogo, terra, água e 
vento), que pode ser favorável ou desfavorável.

7.  Tathāgata, sct. (tib. de bzhin gshegs pa): Epíteto dado aos budas, 
que pode ser interpretado como “aquele que foi para a talidade”, i.e., a 
natureza absoluta dos fenômenos. Dependendo da interpretação da raiz 
verbal em sânscrito (gata), também pode ser entendido como “aquele 
que veio da talidade” ou “aquele que vai para a talidade”. Pode também 
significar “aquele que foi tal qual”, ou seja, tal qual os budas anterio-
res. Dado o inevitável reducionismo que ocorreria ao condensar em um 
único termo estes diversos significados em português, optamos pelo 
uso do termo em sânscrito. 

8.  Destruidor dos inimigos (sct. arhat, tib. dgra bcom pa): Um dos 
epítetos dos budas. Os inimigos referidos aqui são as emoções aflitivas 
(sct. kleśas).

9.  Os sete sugatas, ou tathāgatas, são referidos em dois sūtras, onde 
o Buda Śākyamuni conta a uma assembleia de bodhisattvas e monges 
quais as aspirações iniciais que, posteriormente, os levaram a tornar-se 
budas, e como a mera recitação dos seus nomes traz benefícios indescri-
tíveis. Os seus nomes em sânscrito são: Suparikīrtitanāmadheyaśrīrāja, 
Kuśalatejonirghoṣarāja, Suvarṇabhadravimalaratnaprabhāsavratasidd
hi, Aśokottamaśrī, Dharmakīrtisāgaraghoṣa, Dharmasāgarāgramativik
rīḍitābhijñārāja, Bhaiṣajyaguruvaiḍūryaprabha (o Buda da Medicina). 
As traduções em inglês destes dois sūtras – catalogados como Toh 503 
e Toh 504 – estão disponíveis em: www.84000.co (84000 Translating 
the Words of the Buddha).  

10.  Outras versões deste texto incluem o termo “rei” (rgyal po) no 
nome. 



11.  Mestre da Medicina (tib. sman gyi bla ma, sct. bhaiṣajya-
guru): Este buda tornou-se popular no Ocidente sob o nome de Buda 
da Medicina, embora seu nome principal seja Guru, ou Mestre, da 
Medicina, e seu nome completo seja “Rei Mestre da Medicina e da 
Luz de Lápis-Lazúli”.

12.  As seis estrofes e a dhāraṇī seguintes foram adaptadas por 
Khyentse Wangpo a partir do sūtra Infinita Vida e Sabedoria (phags 
pa tshe dang ye shes dpag tu med pa mdo; abreviado como: Tse Do), 
que em breve estará disponível em nosso site: www.padmakara.org.
br.

13.  Tradicionalmente, depois de recitar as orações, dá-se comida 
aos peixes recém-salvos, oferecendo-lhes arroz ou outros cereais, 
crus ou cozidos, que tenham sido borrifados com água contendo 
substâncias medicinais consagradas — como “mendrub” (tib. sman 
sgrub).

A transliteração dos termos e mantras em sânscrito segue a conven-
ção internacional IAST, o Alfabeto Internacional de Transliteração 
do Sânscrito (International Alphabet of Sanskrit Transliteration, Ge-
nebra, 1894). Uma exceção foi feita à palavra sânscrita “Buddha”, 
mantendo-se a forma corrente em português: “Buda”.



Autor: Jamyang Khyentse Wangpo

Título original: srog bslu bya tshul tshe dpal rgyas byed ces bya ba 
bzhugs so

Incluído em mkhyen brtse’i dbang po gsung ‘bum, vol.21. pag. 337.

1ª edição: janeiro 2026.

© 2026, Padmakara Brasil

São Paulo & Monchique | Ramo Lusófono do Grupo de Tradução 
Padmakara

www.padmakara.org.br | www.padmakara.pt

Também disponível em português de Portugal, em https://www.pad-
makara.pt/pub-digitais.



   
 1

ª E
d.

 A
6 

| 2
02

5-
12

 | 
v. 

1.
0 

BR

Grupo de Tradução Padmakara | ramo lusófono 

Padmakara Brasil

info@padmakara.org.br | www.padmakara.org.br

Padmakara Portugal

info@padmakara.pt | www.padmakara.pt

Padmakara internacional

editions@padmakara.com | www.padmakara.com


	Aumentar a Longevidade e o Esplendor
	Notas da Tradução
	Informação Editorial

